

Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation

A

## THE KASHMIR SERIES

 $_{
m OF}$ 

TEXTS AND STUDIES.

3020



Kashmir Series of Texts and Studies.
No. XVII.

THE

### **TANTRASĀRA**

OF

#### ABHINAVA GUPTA.

Edited with notes by
MAHĀMAHOPĀDHYĀYA
PAŅDIT MUKUND RĀM SHĀSTRĪ,
Officer-in-Charge Research Department,
JAMMU AND KASHMIR STATE,
SRINAGAR.

Published under the Authority of the Government of
His Highness Lieut.-General Mahārāja
Sir PRATĀP SINGH SĀHIB BAHĀDUR,
G. C. S. I., G. C. I. E.,

MAHARAJA OF JAMMU AND KASHMIR STATE.



#### BOMBAY:

PRINTED AT THE 'NIRNAYA-SAGAR' PRESS.
1918.

PK 3931 A52 T4



(All rights reserved).

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nirnaya-sagar' Press, 23, Kolbhat Lane, Bombay.

Published by Mahamahopadhyaya Pandit Mukund Ram Shastri for the Research Department, Jammu and Kashmir State, SRINAGAR.



### काश्मीर-संस्कृतग्रन्थावलिः ।

ग्रन्थाङ्गः १७

# श्रीतन्त्रसारः।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-श्रीमद्मिनवगुप्ताचार्यविरचितः। श्रीभारतधर्ममार्तण्ड-कइमीरमहाराज-श्रीप्रतापसिंहवरप्रतिष्ठापिते प्रत्नविद्याप्रकाश-(रिसर्च)कार्यालये

तदध्यक्ष-महामहोपाध्याय-पण्डित-मुकुन्दराम-शास्त्रिणा उद्दिष्टकार्यालयस्थेतरपण्डितसहायेन संगृद्य, संशोधन-पर्यायाङ्कन-विवरणादिसंस्करणोत्तरं

पाश्चात्यविद्वत्परिषत्संमताधुनिकसुगमग्रुद्धरीत्युपन्यासादिसंस्कारैः परिष्कृत्य

### मुम्बय्यां

निर्णयसागराख्यमुद्रणालये मुद्रापयित्वा प्राकाश्यमुपनीतः।



संवत् १९७४

खैस्ताब्दः १९१८

#### काश्मीर-श्रीनगर।

(अस्य प्रन्थस्य सर्वे प्रकाशन-मुद्रापणायधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्यैः स्वायत्तीकृताः सन्ति)

6

श्रीमच्छ्रीकण्ठनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो लब्ध्वा यत्रैव सम्यक्पिटमिन घटनामीश्वराद्वैतवादः । कश्मीरेभ्यः प्रसत्य प्रकटपिरमलो रञ्जयन्सर्वदेश्यान्-देशेऽप्यसिन्नदृष्टो घुसणिवसरवत्स्तान्सुदे सञ्जनानाम्।।१।।

तरत तरसा संसाराब्धि विधत्त परे पदे पदमविचलं नित्यालोकप्रमोदसुनिर्भरे। विमृशत शिवादिष्टाद्वैतावबोधसुधारसं प्रसमविलसत्सद्युक्तयान्तःससुत्सुवदायिनम् ॥ २॥ \*

#### PREFATORY.

Before introducing the reader to the most abstruse and technical contents of this philosophical work I take this opportunity to express my heartfelt thanks to the owners of the manuscripts which have been made the main bases of this edition of the Tantrasāra, appearing for the first time as volume XVII of the Kashmir Series of Texts and Studies.

In all there were three manuscript copies used in preparation of this work for the Press. The first of these belonging to Rājānaka Sodarshana of Srinagar consisted of 72 leaves of Kashmiri paper written in Shārada characters, and of this a copy was made in this office. It is a transcript of another older manuscript and bears 1903 anno Vikrami (1846 A.D.) as the date of its transcription. As regards omissions and mistakes it is, however, not free from blemishes.

The second manuscript copy with which the above was collated belongs to the collection of books bearing on the Shaiva philosophy in general which one Rīvatī Raman of Southern India got copied during his visit to Kashmir for acquisition of rare manuscripts. On his death here in Kashmir these books fell into the hands of his servants, and from one of them I bought this manuscript copy of the Tantrasāra for my personal use. It is in Devanāgiri characters and consists of 48 leaves of old Kashmīrī paper. Three more leaves which this manuscript seems to have contained are lost. It is generally incorrect and full of omissions.

The third and the most useful manuscript copy of the Tantrasāra was the one presented to me at Agra in 1912 A. D. A brief history of its acquisition would not be out of place. It is as old as 1527 A. D., corresponding to the Laukika era 4603, and consists of 79 leaves

of very old Kashmiri paper. It belongs to the collection of books which one Manmohan Chandra of Srinagar received as a heritage from his ancestors. During the tenor of the Emperor Shah Jahan the great Moghul's reign the aforesaid Manmõhan Chandra left Kashmir for Dehli and, finding favour at the Emperor's Court, settled down there. Of the precious books of Manmõhan Chandra's only about one fifth were available when in 1895 A. D. on my visit to Agra I saw them in a state of preservation with the widowed wife of Kidar Nath, the source of all this information, being through her husband's side, one of the relatives of Nārāyan Chandra, a descendent of Manmõhan Chandra. When I revisited this city in 1912, the widowed wife of Kidar Nath who had no male issue by her deceased husband, found the further preservation of the few remaining books a burden and willingly presented them to me in the sanguine hope of their utility in some way or the other. Of these the Tantrasāra written on very old Kashmiri paper in Shārada characters is bound in one cover with ten more books.1 All of them appear to have been copied by one and the same scribe, Krishna Swami, as stated by himself at the end of Mahānaya Prakāsh, one of the books of this collection, in two Shlokas which run thus:-

> 'महानयप्रकाशोऽयं चित्रितः कृष्णस्वामिना। स्वात्मार्थं साधकार्थं च महार्थस्य प्रकाशकः॥ शुभे भाद्रपदे मासि तिथौ पर्वणि चोत्तमे। वर्षे सूर्यमिते जीवे समासिमगमच्छुभः॥'

#### इति।

<sup>1.—(</sup>a) Janma Maraṇa Vichāra; (b) Amaraugha Shāsan; (c) Mahānaya Prakāsha; (d) Kāma-kalā-Vilās; (e) Vatūla Nātha Sūtra Vritti; (f) Munimata Vārtikam, (g) Bhavopahārastotram Savivaraṇam, (h) Spanda Vivriti by Rām Kantha, (i) Ajada Pramātri Siddhi, (j) Spanda Vritti by Kallata.

It is generally correct and abounds in marginal notes. It has been made the principle basis in preparation of this edition.

At the same time it is a great pleasure to me to say that among the Pandits of this Department Rājānaka Maheshvara who assisted me in going through the proofs, has my thanks.

Last though not least I gratefully acknowledge the promptitude and efficacy with which the Proprietor, Nirnaya-Sāgar Press, Bombay, carried this work through the Press.

But it is the Kashmir Durbar to whose liberal policy in matters of research into ancient Sanskrit Literature every credit is due in bringing out the literary books of this Department.

SRINAGAR,

Dated 20th Nov. 1918. 

And Mahamahopadhyaya,

Pandit Mukund Ram Shastra.

Officer I/C Research Department,

Jammu and Kashmir State.

#### ABSTRACT.

The individual self is the Supreme Self or God Himself, but with the only difference of being enwrapped with the veil of ignorance resulting from Mala or impurity (classified under three heads, viz. Āṇava or littleness or limitation as regards self-knowledge; Māyīya or that caused by illusion; and Kārma being the outcome of our deeds, good or ill).

That the individual self should realise himself as the Supreme Self, the All-powerful Lord (Parama Shiva), who is beyond time and space, dwelling in all beings but unaffected withal, like a crystal reflecting various hues, sets forth in Āgama Shāstras or revelations of divine authorship what is called Jñāna or knowledge of oneself as the Supreme Self. With the obtainment of Jñāna the trammels of Mala as alluded to above are cut asunder by dawning of the divine light on the individual self.

Shaivāgama coming under the category of Āgama Shāstras forms a short cut towards the approach of Advaita Jñāna or knowledge of the Supreme Self (Parama Shiva) as identical with that of the individual self.

Just as the renaissance of the Vedānta system of Philosophy was brought about by the great expounder of the system, Shankara, generally known as Shankarā-chārya, in exactly the same manner the exposition of the Advaita Shaivāgama owes all its credit to the great preceptor, Abhinava Gupta, who following in every minute detail the principles as laid down in the Mālinīvijaya Tantra, a leading work of Shaivāgama, composed the voluminous work of Tantrāloka which, as the name implies, is a cyclopaedia of Shaivāgama. Considering the

volume of the Tantrāloka as onerous to less assiduous people of later generations the aforesaid Abhinava Gupta epitomised the contents thereof in what is called the Tantrasāra, the subject of our discourse. In a prelude to the Tantrasāra the author points out the necessity of the work in a verse which runs thus:—

'विततस्तज्ञालोको विगाहितुं नैव शक्यते सर्वैः। ऋजुवचनविरचितमिदं तु तत्रसारं ततः श्र्णुत ॥'

इति।

In stating the aims of the book the author adds:-

'अज्ञानं किल बन्धहेतुरुदितः शास्त्रे मलं तत्स्मृतं पूर्णज्ञानकलोदये तद्खलं निर्मूलतां गच्छति । ध्वस्ताशेषमलात्मसंविदुदये मोक्षश्च तेनामुना शास्त्रेण प्रकटीकरोमि निखलं यज्ज्ञेयतस्वं भवेत् ॥'

इति। 2

It will be interesting for the reader to know that the present work lays down two ways by which the individual self can realise how he is identical with the Supreme Self. One way leads to this end irrespective

<sup>1 &</sup>quot;My Tantrāloka is much voluminous and as such its thorough study will be trying to people of less assiduous habits. The Tantrasāra which is an epitome of the Tantrāloka will on a small scale be as useful to the reader as the latter work"

<sup>2 &</sup>quot;Ignorance is said to be verily the cause of all worldly trammels. It has been termed as Mala or impurity in the Shāstras. With the knowledge of oneself as the Supreme Self such Mala is reduced to nothing, and the stage thus arrived at is called Mōksha or freedom from miseries caused by Mala. I expose the means for obtaining such Mōksha in this Shāstra. Herein the reader will find a brief explanation of the Tattvas or principles, the knowledge whereof is indispensable for Self-realisation."

of the performance of religious rites and ceremonies, while the other constitutes the three Upāyas or means (Shāmbhava, Shākta and Āṇava) based respectively on Ichchhā, Jñāna and Kriyā Shaktis of the Supreme Lord. In this connection the author adds:—

'आत्माप्रकाशवपुरेष शिवः स्वतन्नः स्वातन्नयनर्मरभसेन निजं स्वरूपम् । संच्छाच यत्पुनरिष प्रथयेत पूर्णं तच कमाकमवशादथ वा त्रिभेदात्॥'

इति। 1

This book is divided into 22 ahnikas (ahnika, signifying literally the work done in a day) and for the reader's facility the author finishes each ahnika or chapter by one shloka, giving therein a gist of his detailed discourse. For the reader's information a very brief summary of the 22 ahnikas is given below:—

The first treats of the various kinds of Vijñāna or the highest knowledge.

The second shows how by stability of meditation on the significance of the all-important word, Aham, the individual self can realise his oneness with the Supreme Self.

The third emphasises the Shāmbhavupāya as the means for attainment of the highest Bliss.

The fourth dwells upon the Shākhtupāya as the way leading to the same goal.

<sup>1 &</sup>quot;The All-knowing Lord, Who is All-complete, suffers Himself, as it were, to be enveloped by Māyā (illusory power) and appear in the form of the Jīva or individual self and to enable this Jīva to recognise his identity with the Supreme Self brings to light the path of Jñāṇa in the three ways named above."

In the fifth the author deals with the Āṇavupāya giving a detailed account of the functions of the Prāna and the Apāna, the two vital spirits of the body, in the form of recitation of prayers, postures of the body and contemplation of mind.

The sixth contains an elaborate description of the Kālādhva or the significance of Kāla or time, beginning from the second, the minute, the hour, the night, the day, the tithī (time from one moon-rise to another moon-rise), the month, the year, in short up to the Mahā Pralaya (dissolution of the whole universe) as based on the working of the Prāṇa, and shows thereby the way of recognition.

The seventh shows how by stability of meditation on the significance of the Tattvas, (viz. from Prithvī Tattva to Shaktī Tattva), enwrapped as they are with the five-fold aspects of Parama Shiva's power and glory—Nivritti, Pratishtha, Vidyā, Shāntā and Shantyatītā—and on the relation existing between them and the Kālāgni-Rudra and other representatives of the Lord's supremacy as also on the extent etc., of all the Bhuvanās, the individual self can realise oneself as the Supreme Self. This is known as kalādhyā.

The eighth deals with the way of contemplation on the above-mentioned Tattvas and shows how by attainingperfection of knowledge therein, the vision of the Highest Reality dawns on the mind of the individual self.

In the ninth the forms of all the Tattvas, taken one by one, are described and it is distinctly stated that stability of meditation thereon is the way to recognition of oneself as Parama Shiva.

The tenth describes the three ways—Padādhvā, Mantrādhvā and Varaṇādhvā—as penetrable in Kalādhva referred to above, and laying special stress on their relation with the Lord's five-fold power and glory, points out the means for Self-knowledge.

In the eleventh it has been decidedly shown that the benevolence of Parama Shiva is necessary for one to become worthy of initiation which is another way for attainment of Mőksha by means of knowledge of the Highest Reality.

The twelfth deals with the ordinances of bathing, so to speak, in divine waters, as preliminary requisites of initiation.

The thirteenth ascertains means as to test of efficiency of a certain disciple, termed "Samayī", for initiation as also of "Dīkshā Yajña" or rites connected therewith.

The fourteenth likewise subjects to examination another disciple by name "Putrak" and prescribes the various courses of initiation which he must go through as a preliminary measure.

The fifteenth contains the "Samut Kramaṇa Dīkshā", or initiation, by his descendants, for one about to die but desirous of being initiated by grace of the Lord.

The sixteenth shows the way of initiation for him who is dead or missing in another country. Such initiation can alone be made by the special grace of his guru or preceptor.

The seventeenth enjoins how a man of another religious denomination can, if he so desire, be initiated in Shaivaism after being freed from his former belief.

The eighteenth formulates the way in which an initiate can obtain the position of a guru.

The nineteenth ordains re-initiation for one already initiated but having apostatised under circumstances beyond his control, as also initiation, on his death, for the other who may be desirous of obtaining this end but may die before accomplishment of his heartfelt desire.

The twentieth lays down the various religious ordinances for an initiate, such as recitation of the Mantrās, study of the Scriptures, redemptions for regulation of his conduct, adoration of his guru etc., etc.

The twenty-first proves how among the Shāstrās the Shaivāgama is to be looked upon as an authority.

The twenty-second enunciates the internal and external forms of "Kula Yajña" or the special modes of worship towards the Highest Reality.

Mahāmāhēshvara Abhinava Gupta, the author of this work, is silent as to the date of its composition. But as, in his great work Tantrāloka, he often quotes from Īshvara Pratyabhijña Vimarshinī, which, he himself says, was written by him in the year 4115 of the Kali age, corresponding to 1014 A. D., it follows that the former was composed after the year 1014 A. D. Now the date of composition of the Tantrasāra which is an epitome of the Tantrāloka must necessarily be some time later than 1014 A. D.

As to the lineage of Abhinava Gupta and a brief history of his age as well as of his literary activity, as recorded by himself in his Tantrāloka and other books, the reader's attention is invited to my introduction on Parā-Trimshikā, forming volume XVIII of this Series.

SRINAGAR,
KASHMIR.
The 20th Nov. 1918.

Mahāmahopādhyāya,
PAŅDIT MUKUND RĀM SHĀSTRĪ.
Officer I/C Research Department,
Jammu and Kashmir State.

. Just to the summer of the last of the state of the stat

131-21-59-

- - - -

week to the district of the second

STAGE THE STATE OF THE STATE OF

2 2 1 1 1 2 1 2

\_\_\_\_\_

----

---

### ओं तत्सत्संविद्वपुषे परप्रकाशशंकराय नमः। अथेयं

### श्रीतन्त्रसारग्रन्थस्य

### भूमिका

- (१) आनन्देच्छाचिज्ज्ञानिकयात्मपश्चशिक्तसंपन्नो वस्तुत इच्छाज्ञानिकयाख्यसमस्तक्वत्यकारिमुख्यित्रशिक्तयुक्तोऽनविच्छिन-प्रकाशस्त्रस्पो निजानन्दिविश्रान्तः परमिशवः स्वात्मावरणार्थक-मायाशिक्तपर्यायसस्तातन्त्रयात्सात्मानं संकुचितमवभासयन् स्वरू-पापहस्तनोत्तरं मलावृत्या नटविहीलया भिन्नः 'अणुः' इत्युच्य-मानः संपद्यते।
- (२) स एव खतन्त्रचिन्म् तिर्नित्यो व्यापकः सर्वाकारनि-राकारस्वभावः गुद्धप्रकाशात्मा शिवः खात्मन एव स्रक्षपद्भिन्न-तयेवावभासितस्य तस्याणोरज्ञानद्देतुकजन्ममरणादिसांसारिकदुर्द-शावन्धादुन्मुमोचियषया खातन्त्र्यात् ज्ञानमार्गप्रदर्शनेन खात्म-स्रक्षपप्रकाशनोत्तरमनवच्छिन्नप्रकाशशिवरूपतां प्रकाशयति।
- (३) स ज्ञानमार्गश्च तस्याणोरनुजिघृक्षया परमशिवेनैवाग-मरूपः प्रकटीकृतोऽस्ति ।
- (४) आगमेषु च मुख्यतया सुगमाद्वेतज्ञानावाप्तिफलकः वर्तत्कालानुकूलः शैवागमो वरीवर्ति, तत्र प्रधानमृतस्य मालिनी-विजयतन्त्रस्य सरणिमनुस्त्य खखरूपज्ञानसाधनसमस्तपद्धतिसंप्र-हात्मानन्यापेक्षः सुस्पष्टः सारसंप्रहमृतस्तन्त्रालोकामिष्यप्रन्थः 'वेदान्तदर्शनस्येव श्रीशंकराचार्यमृत्यावतीर्णशंकरेण' शैवागमो-हिधीर्षया पुनरवतीर्णसाक्षाच्छंकरमूर्तिनैव श्रीमन्महामाहेश्वराचा-

र्यवर्य-श्रीमदिभनवगुप्ताचार्येण यो निर्माय प्रकाशितः, तस्य विस्तीर्णतामुपलक्ष्य पुरोभाविनां प्रायेण सर्वेषां मन्दोद्योगमन्दस-माधानादिसत्तया सर्वेविंगाहितुमशक्यतासमीक्षणात् उक्ततन्त्रा-लोकवर्तिसमस्तविषयसारभृतोऽयमेकतमः तन्न्रसाराभिख्यो प्रन्थः प्रशंसिताचार्यवर्येरेव विरचितोऽस्ति, यदस्य प्रारम्भ एव तेषा-मित्थं प्रतिज्ञानम्—

'विततस्तत्रालोको विगाहितुं नैव शक्यते सर्वैः। ऋजुवचनविरचितमिदं तु तत्रसारं ततः शृणुत ॥' इति ।

(५) तदत्र संबन्धाधिकारिप्रयोजनात्मकानुबन्धाभिधानोत्तरं विवक्षितविषयार्थापनमुपोद्धातात्प्राक् ।

'अज्ञानं किल बन्धहेतुरुदितः ।' इत्यनेन प्रारम्भिकपद्येन प्रतिपादितमस्ति ।

(६) तदस्मिन् शास्त्रे अणोः स्वस्द्रपावाप्तिफला ज्ञेयतत्त्व-ज्ञानावाप्तिः निरुपाया सोपाया च निर्दिष्टास्ति, तत्र सोपायत्वे इच्छा-ज्ञान-क्रियाप्राधान्येन शांभवशाक्ताणवभेदेन समावेशाभ्यु-पायः

'आत्मा प्रकाशवपुः' इति पद्येन त्रिविधः समाम्नातोऽस्ति । इत्थं प्रथमाहिके विज्ञानभेदो निर्णीतः । पुरस्ताच सर्वेष्वाहिकेषु स्रस्तसंवादित-विषयोऽन्ततः संग्रहश्लोकैरुपदिष्टो वर्तते ।

(७) अथ द्वितीयसिनाहिके अनुपायप्रक्रियया विश्वमया-हंपरामशीनुत्तरज्ञानविवेकदार्व्यात् खस्रूपसमावेशमार्गो निरू-पितः।

- (८) तृतीयस्मिन्सोपायप्रक्रियया उक्तसमावेशफलकशांभ-वोपायमार्गप्रकाशनम्।
- (९) चतुर्थे सम्बरूपसमावेशावास्यै एव शाक्तोपायपद्धति-पदर्शनम्।
- (१०) पश्चमे प्रोक्तसिच्चर्थमेव सूर्यसोमात्मकप्राणापान-संयोग्युचारकरणध्यानादिनिष्पत्तिप्रदर्शनोत्तरम् आणवोपायपद्धत्य-नुशासनम् ।
- (११) षष्ठे षड्विधाध्वनां प्रिक्तयानिर्णयारिरिप्सया प्राण-चाराधारेणोचतुिट-क्षण-घटी-मुहूर्त-रात्रिन्दिव-तिथि-मास-वर्षादि-महाप्रलयान्तकालसंचारतत्रयोजनादिनिरूपणपद्धत्या स्वरूपसमा-वेशफलकतिद्वमर्शस्य भुवनाध्वपर्यायकालाध्वनो निरूपणम् ।
- (१२) सप्तमे क्षितितत्त्वादारभ्य यावच्छक्तितत्त्वं निवृति-प्रतिष्ठा-विद्या-शान्ता-शान्त्यतीताख्यपारमेश्वरकलापञ्चकव्याप्तियो-गिनां क्रमेणोध्वीध्वविर्तिकालाग्निरुद्रादीनां तद्धिष्ठितसमस्तभुव-नानां तत्परिमाणादीनां च संविद्योगिताविमर्शदार्ब्यात् प्रोक्तस्व-रूपसमावेशाप्तिफलकथनोत्तरं देशाध्वनिरूपणम् ।
- (१३) अष्टमे पूर्वोक्ततत्त्वानां यथायथं स्थितिनिरूपणो-त्तरं तद्विमर्शपद्धति-तत्त्वरूपनिर्देशनया उक्तसिद्धिफलकविम-र्शस्य तत्त्वाध्वनो व्याख्यानम् ।
- (१४) नवमे उक्तस्वरूपाप्तिफलकविमर्शपूणीनुभवस्य सुस्प-ष्टपद्धतिप्रदर्शनोत्तरमुक्ततत्त्वाध्ववर्तितत्त्वानां भेदस्य निरूपणम् ।
- (१५) दशमे कलाध्वान्तर्वर्तिपदाध्व-मन्त्राध्व-वर्णाध्वनां विमर्शपद्धतिनिर्णयोत्तरं पूर्वोक्तनिवृत्त्यादिपारमेशपञ्चशक्तीनां स्थित्यादिनिरूपणम्।

- (१६) एकादशे स्वस्क्ष्पपिज्ञानान्मुक्तिसाधनविशेषस्य विविधतदीक्षाकर्मणः प्रथमतः प्रधानाङ्गभूतस्याधिकारिविषयस्व-तन्त्रपारमेश्वरशक्तिपातस्यानन्यापेक्षतया प्रतिपादनम् ।
- (१७) द्वादरो उक्तदीक्षाकर्मणः स्रह्मपनिर्णयपूर्वकं प्रार-म्भिकसाधनालौकिकस्नानादिविधिनिरूपणम् ।
- (१८) त्रयोदशे समयिनः (नित्यमासत्त्रया पालनीयतदनु-सारिसमस्तसदाचारस्य शिष्यविशेषस्य) अधिकारित्वनिदेशनो-त्तरं यागविशेषविधिनिरूपणम् ।
- (२९) चतुर्दशे पुत्रकं (शिष्यविशेषम्) अधिकृत्य विधे-यदीक्षायाः तदनुष्ठेयपूजादिविधेश्च संक्षिप्य निरूपणम्।
- (२०) पञ्चदशे अदीक्षितस्यासन्नमरणस्य आयातशक्तिपा-तस्य स्वयं बन्धुमुखेन वा समुत्क्रमणदीक्षाख्यसप्रत्ययदीक्षावि-धाननिरूपणम् ।
- (२१) षोडशे परोक्षस्य (दीक्षासंस्काराभीष्सया विहित-सद्गुरुसेवस्य तत्राङ्गृतस्य, अथ वा दूरदेशान्तरं गत्वा अज्ञात-जीवद्वार्तस्य) अनुजिघृक्षुणा गुरुणा विधेयदीक्षाविधिनिरूपणम्।
- (२२) सप्तदशे संप्रदायान्तरे दीक्षास्या प्राग्ळब्धतदनु-सारिमन्त्रलिङ्गाद्याचारस्य, अन्तरा पारमेशशक्तिपातादुत्पन्नशैव-दीक्षासंस्काराभीप्सस्य पूर्वसंस्कारहापनोत्तरं विधेयदीक्षाविधिनि-रूपणम्।
- (२३) अष्टादरो संपन्नदीक्षस्य साधकत्वे गुरुत्वे वाधिका-रितां सम्यग्विज्ञाय तदक्रभूताभिषेकविधिनिरूपणम् ।
- (२४) एकोनविंशे संपन्नदीक्षस्य समयाचारलोपे प्रायिश्व-त्तासंपत्तो, तथा नित्यं तदभीप्सोः प्रत्यूहसमापातेनासंपन्न-

दीक्षासंस्कारस्य च मृतिसमये अन्त्यसमयविधेयदीक्षाविधिनि- रूपणम् ।

- (२५) विंशे दीक्षाप्तेरुत्तरं परिपाल्याचारस्य साधनीयकर्म-णश्च, तथा अवश्यानुष्ठेयार्चनादिविशेषाणां पर्वदिवसानां, तथा पवित्रकविधि-व्याख्याविधि-आचारप्रायश्चित्तविधि-गुरुपूजाविधीनां च संनिदेशनम् ।
- (२६) एकविंशे अस्य शास्त्रस्य मुख्यतया प्रामाण्यप्रतिपा-दनम्।
- (२७) द्वाविंशे बाह्याभ्यन्तरादिविशेषविशेषितकुलयागवि-धिनिरूपणम् । इति ॥

अथास्य प्रन्थस्य विरचनकालः साक्षात्तयात्र न निर्दिष्टः, स तु गम्यते इत्थं-प्रक्रियया संकलनेन — यदेतद्रन्थकृदाचार्यवरैरी-श्वरप्रत्यभिज्ञाविवृतिविमर्शिनीप्रन्थविशेषः विरचितोऽस्ति, तत्र अनन्तः

'अन्त्ये युगांदो तिथिशशिजलिधस्थे मार्गशीर्षावसाने' इति पद्यांदोन कलियुगातीतपञ्चदशाधिकैकचत्वारिंशशतमितः संवत्सरकालस्तद्विरचनसंबन्धी स्वयमेव निर्दिष्टोऽस्ति

(यः ईस्वी संवत् १०१४ समायाति)

तदनु परात्रिंशिकायन्थविवरणं च काश्मीरमहाराजयशस्कर-मन्त्रिणः श्रीवल्लभाभिष्यस्य पौत्रकर्णाभिष्यस्वशिष्यस्य कृते प्रशंसिताचार्यवरैरेव विरचितं,

यशस्करराज्यकालश्च कलियुगगताब्दे ४०४१ आरभ्य यावत् ४०५० समभूत् । तत्कालानन्तरं च तन्त्रालोकप्रन्थः प्रोक्ताचार्यवरैर्विरचितः समित्ता, यतस्तद्भन्थे पूर्विविरचितेश्वरप्रत्यभिज्ञाविमर्शिनीवाक्यानि परात्रिंशिकावाक्यानि च अन्तरान्तरा यथोपयोगमुपन्यस्तानि दरीदृश्यन्ते,

अयं तन्त्रसारमन्थश्च विरचितपूर्वतन्त्रालोकस्यैव विषयार्थ-संक्षेपरूपः प्रसिद्धः, तसात्संभवति कलियुगद्वाचत्वारिंशशत्य-पूर्वभागवर्ती अस्य मन्थस्य विरचनकालः संसिद्धः ।

अन्यत्स्वीयवृत्तं विततपायं तन्त्रालोकादिम्रन्थेषु प्रशंसिताचा-र्यवरैः स्वयमेवाभिष्यातमस्ति, असाभिश्चेषत्तया परात्रिंशिकाम-न्थभूमिकायां प्रकाशितमिति ।

अथास्य विशिष्टदार्शनिकरहस्ययन्थस्य गुप्तपूर्वस्य प्रकाशनाय संगृहीतपुस्तकानामितिवृत्तम् ।

तत्र प्रथममेकमाद्र्शपुस्तकं श्रीराजानकसुद्र्शनवराणां यत् विक्रमसंवत्सरे १९०३ मिते लिखितं शारदाक्षराङ्कितं नाति-शुद्धं कुत्रकुत्रचिन्मध्यतस्त्रुटश्चेपतं च ७२ पत्रमितमस्ति, प्रथमतस्त-दाधारेण कार्यालयेऽवतारितम् ।

द्वितीयं दाक्षिणात्यप्रसिद्धश्रीरेवतीरमणनामकब्रह्मचारिणा प्रा-क्कश्मीरेप्वागत्य न्युष्टेनावतार्य समुच्चितगुप्तशैवागम-तन्त्रशास्त्राणां पुस्तकसंप्रहसंविन्ध देवनागराक्षराङ्कितं १९३२ मिते वैकमाब्दे लिखितं ४८ मितपत्रात्मकमन्त्यपत्रत्रयन्यूनतयासंपूर्णमशुद्ध-प्रायं च।

तृतीयं त्वतिपाचीनमनुमितिसिद्धे ४६०३ मिते छौकिकसं-वत्सरे (यः ईस्वी संवत् १५२७ समायाति ) लिखितं शारदा-क्षराङ्कितं चास्ति, यदाधारेणैवान्ततः संशुद्धि-पूर्ति-पर्यायोपन्या- सादिसंस्कारं विधायासाभिर्मुद्राप्य प्रकाशितमिदं पुस्तकम् । यदि च शत्यसंख्यामृते एव संवत् ३ इति लिपिकालोऽत्र दृश्यते तत्र ४६ षट्चत्वारिंशशत्यानुमानमित्थं संभाव्यते— यत् शाहिजहानस्य भारतसाम्राज्यकाले मोहनचन्द्राभिख्यः काश्मीरिकः पण्डितविशेषः कश्मीरेभ्यो निर्गत्य दिल्लीप्रदेशे राजतः प्रकृतिभ्यश्च संपाप्तसंमानयोगक्षेमादिवृत्तिकस्तत्रैव स्थिर-वास्तव्यतामिष्गत्य पश्चात्स्वीयकुटुम्बं पूर्वपुरुषसंगृहीतपुस्तकादि-दृव्यजातं च काश्मीरिनवेशात् नीतवान्, तानि च पुस्तकानि तद्वहे संरक्षितानि कालपर्ययात्तद्वंश्यपण्डितनारायणचन्द्रगेहात्त-मृतिमनु तदिधकारिणोऽन्यस्यासंभवात् तत्संबन्धी केदारना-थाभिख्यो विद्वानागरादेशवास्तव्यः स्वीकृतवान्,

कालान्तरे स केदारनाथोऽपि निर्वश एव मृतः। अथ प्रसङ्गतः १९५२ मिते वैक्रमाब्दे आगराप्रदेशं गतेन मया अनन्यसंततेर्वद्धायाः केदारनाथपत्या मुखात्संश्रुतसकलेतिवृत्तानि श्रुतपञ्चमांशप्रायावशेषाणि तानि पुस्तकानि समवलोकितान्यासन्।

ततश्च १९६८ मिते वैक्रमाब्दे पुनर्मया आगराप्रदेशं गतेन दृष्टपूर्वेभ्योप्यल्पावरोषाणि तानि पुस्तकानि दृष्टानि परीक्षक-निरीक्षकतज्ज्ञाभावाद्यावत्तिष्ठप्यक्षरमात्रज्ञान्यभावात्तादृगवस्थापति-खेदाविष्कारप्रसङ्गोत्थानोत्तरं तावन्मात्राणां रक्षासंपत्त्यत्यभीप्सया केदारनाथसधर्मिण्या सप्रसादं मह्यं समर्पितानि, तेषु यद्यदनुप-योग्यसम्यङ्गष्टबहुभागं वाभूत्तदपहाय गुप्तरहस्यशैवागमप्रायाण्य-न्यत्रासुलभानि कतिचित् पुस्तकानि मया पुनरपि कश्मीराना-नीतानि।

तेष्वेवेदमेकतमं पुस्तकमन्यग्रन्थेर्युगपत्संबद्धं वर्तते, तान्य-

न्यान्यंप्येतत्समबद्धपुस्तकानि कृष्णसामिनामा काश्मीरिकपण्डि-तेन शारदाक्षराङ्कितानि लिखितानि सन्ति, एतचैतत्पुस्तकसम-लेखसमबद्ध 'महानयप्रकाश' प्रन्थान्ततस्तिष्ठिखितपद्यद्वयेन

> 'महानयप्रकाशोऽयं चित्रितः कृष्णस्वामिना । स्वात्मार्थं साधकार्थं च महार्थस्य प्रकाशकः ॥ शुभे भाद्रपदे मासि तिथौ पर्वणि चोत्तमे । वर्षे सूर्यमिते जीवे समाप्तिमगमच्छुभः ॥'

इत्यनेन संज्ञायते । लिपिन्यासाश्रयकाश्मीरकाकजपत्राणामितजी-र्णतया, प्रायश्चतुःशतवर्षपूर्वकाले लिपो तथारीतिकस्वरमात्राचि-ह्रोपन्याससंदर्शनेन चोपरिनिर्दिष्टो लिपिकालः संप्रतीयते इति ।

तदेतस्य लघुपायस्यापि प्रतिपद्मरितबहुलरहस्यज्ञानमार्ग-प्रकाशकविशिष्टदार्शनिकप्रन्थस्योद्दिष्टादर्शपुस्तकाधारेण कार्याल-यनियुक्त पं० हेरभदृशास्त्रिणः, पं० गोवर्धनशर्म पं० महेश्वर-राजानकाभिधपण्डितयोश्च कृत्यावतारणादिकर्मणा विशेषतस्तृती-यस्मान्मुद्यमाण(प्रूप)पत्रशोधनादिसहायकर्मणा साह्यमवलम्व्य समाप्तप्रकाशनस्य संप्रहणोत्तरं तत्त्विज्ञासारसिकसंस्कृतसद्वि-द्वांसः समाधानेन तत्त्वार्थविवेकदार्ब्यापत्त्या दुःखहानिपूर्वक-परमसुखावाधिफलरसाखादचमत्कृतिमनुभवन्तु ।

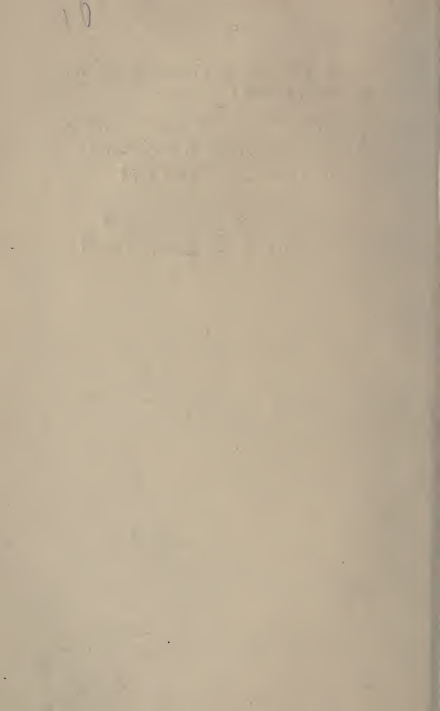
१-(१) जन्ममरणविचारः (२) अमरोघशासनम् (३) महानयप्र-काशः (४) कामकलाविलासः (५) वातूलनाथसूत्रवृत्तिः (६) मुनि-मतवार्तिकम् (७) भावोपहारस्तोत्रं सविवरणम् (८) तन्त्रसारः (९) स्पन्दकारिकाविवृतिः रामकण्टाचार्यकृता (१०) अजलप्रमातृसिद्धिः (११) स्पन्दवृतिः श्रीकल्लटाचार्यकृता ।

२ बहुकालबहुव्ययबह्वायाससाधितपुस्तकानामवतारणोत्तरमपह्रत्येतरबालि । ष्टबाह्यजनद्वारा प्रकाशनचिकीर्थया सर्वथोद्।सीनविरुद्धकर्मवृत्तेः ।

सफलयन्तु चैतादङ्गष्टोद्धारसत्कर्मणे प्रसक्तकाश्मीराधीश्वरप्र-शंसनोत्तरं मामकीनं परिश्रमम् ।

निर्णयसागरमुद्रणालयाध्यक्षेभ्य आसाकीनैतादशग्रन्थजातप्रका-शने शुद्धस्पष्टमनोहरमुद्रणकर्मणा या साह्यसंपत्तिरवासा तद्थे ते धन्यवादपुरःसरं प्रशंस्यन्ते इति ।

> इत्यहमभ्यर्थये सहृद्यसज्जनेषु म० म० पं० मुकुन्द्रामशास्त्री



Tantrasard Abhinavagapta

ओं तत्सत्स्वात्मसंविद्वपुषे शंभवे नमः।

अथ

# तन्त्रसारः।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-श्रीमद्मिनवगुप्तविरचितः।

### प्रथममाह्निकम्।

विमलकलाश्रयाभिनवसृष्टिमहा जननी
भरिततनुश्च पश्चमुखगुप्तरुचिर्जनकः।
तदुभययामलस्फुरितभावविसर्गमयं
हृदयमनुत्तरामृतकुलं मम संस्फुरतीत्।। १।।

१ विमलेति, मम आत्मनो हृद्यं जगदानन्दाद्शिब्द्वाच्यं तथ्यं वस्तु संस्फुरतात् कालत्रयावच्छेद्रशून्यस्वेन विकसतात्, तच्च कीद्द-गिलाह्—तद्दुभयेति, तत्सामरस्यात्मनः संघट्टात् स्फुरितभावः परान-पेक्षत्वेन स्वत एव उछ्ठसितसत्ताकः यो बहिरुष्ठिलसिपास्त्रभावो विसर्गः स प्रकृतिर्थस्य तत् तादशम्, अनुत्तरामृतकुलमिति—अनुत्तरमुत्कृष्टं च तत् अविद्यमानं मृतं यत्र तत् कुलं शरीरं यस्य तत् अमाख्यकलास्वरूप-मिलर्थः । तदुभयमाह जननी जनकश्चेति—विगता मला अवच्छेद्का यसाः तादशी या कला परविमशैकस्वभावकर्तृतालक्षणा सा आश्रय आलम्बनं स्वरूपं यसाः सा शुद्धस्वातव्यशक्तिरूपा इत्यर्थः, अत एव अमिनवायामाद्यायां शुद्धाध्वमार्गे महसृष्टी पारिपूर्ण्वलक्षणं तेजो यसाः सा । जनकश्च कीदक् भरिततनुः सर्वोकाङ्काविरहात् पूर्णस्वभावः अनन्योनमुखतया स्वतन्न इति यावत्, अत एव पञ्चभिश्चदादिशक्तया-

विततस्तत्रालोको विगाहितुं नैव शक्यते सर्वैः । ऋजुवचनविरचितमिदं तु तत्रसारं ततः ग्रणुत ॥ २ ॥

श्रीशंश्वनाथभास्करचरणनिपातप्रभापगतसंकोचम् । अभिनवगुप्तहृदम्बुजमेतद्विचिनुत महेशपूजनहेतोः ॥३॥

# इह ज्ञाँनं मोक्षकारणं बन्धनिमित्तस्य अज्ञानस्य विरोधकत्वात्; द्विविधं च अज्ञानं

स्मकैर्मुखेः शक्तिभिर्गुप्ता प्रबन्धेनानुवर्तमाना रुचिः पञ्चकृत्यविषयोऽभि-छाषो यस्यासौ । अथ च प्रन्थकर्तुरभिनवगुप्तस्य विमछाभिधाना जननी नरसिंहगुप्ताख्यश्च जनक, इति-तयोरिप शिवशक्तिसमावेशमयत्वाद्वि-मर्शनम् ॥ १ ॥

२ विगाहितुं विवेक्तुमिति यावत्, सर्वेरिति अकृततीक्ष्णतर्कशास्त्रपरि-श्रमैः, ऋजुवचनेति ऋजुता चात्र तीक्ष्णतर्काभावात्।

३ श्रीशंसुनाथो हि प्रनथकर्तुस्तिकशास्त्रोपदेष्टा गुरुः स एव भास्करः परमात्मा सूर्यश्च, तस्य चरणे ज्ञानिक्रये किरणाः पादाश्च तेषां निपातेन प्रभास्फुरत्त्तया अपगतसंकोचं स्वस्वरूपविकसत्त्तया विद्योतमानं अभिनवगुप्तस्य हृदम्बुजं, यथा हि सूर्यकिरणनिपातेन अम्बुजं विकसति तथा श्रीशंसुनाथचरणप्रभया विकसितं हृदयं छक्षणया तिश्चर्गतं शास्त्रं च । अनेनास्य प्रकाशस्य स्वरूपविमर्शात्मकत्वमेव स्वरूपमिति भङ्गवा निरूपितम्, तदेतत् विचिनुत महेशस्य पूजनं स्वात्मतया प्रस्यभिज्ञानं तद्धेतोः, एतिह्वयेचनं महेश्वरप्रसिक्तानफ्लमिस्यर्थः । महेश्वरतालाभे हि किमन्येन फलेन इस्थिभप्रायः।

४ ज्ञानं-पूर्णप्रथारूपम्।

५ अज्ञानिवरोधकत्वेन ज्ञानं मोक्षकारणम् निह एतयोर्वस्तुतः कार्य-कारणभावः संभवति, पूर्णप्रथैव सर्वथा मुक्तिरिति हि शैवसिद्धान्तः, न तु नैयायिकवत् ज्ञानादिशक्तयोऽस्य भिन्नतयाभ्युपगम्यन्ते । यदुक्तं ।

पं ३ ख ० पु ० प्रभावगतसंको चम् इति पाठः ।

बुद्धिगतं पौरुषं च; तत्र बुद्धिगतम् अनिर्श्वय-स्वभावं, विपरीतनिश्चयात्मकं च । पौरुषं तु विकल्पस्वभावं संकुचितप्रथात्मकं, तदेव च मूलकारणं संसारस्य इति वक्ष्यामो मलनि-र्णये। तत्र पौरुषम् अज्ञानं दीक्षार्दिना निव-र्तेतापि, किं तु दीक्षापि बुद्धिगते अनध्यवसा-यात्मके अज्ञाने सति न संभवति -हेयोपादेय-निश्चयपूर्वकत्वात् तत्त्वशुद्धिशिवयोजनारूपाया दीक्षाया इति । तत्र अध्यवसायात्मकं बुद्धिनि-ष्टमेव ज्ञानं प्रधानम्, तदेव च अभ्यस्यमानं पौरुषमपि अज्ञानं निहन्ति, विकल्पसंविद-भ्यासस्य अविकल्पान्ततापर्यवसानात् । विक-ल्पासंकुचितसंवित्प्रकाशरूपो हि आत्मा शिव-

> 'मोक्षो हि नाम नैवान्यः खरूपप्रथनं हि सः। खरूपं चात्मनः संवित् .....॥'

इति ।

- ६ तात्त्विकस्वभावस्याज्ञानमनिश्रयः।
- ७ अनात्मनि आत्माभिमानो विपरीतनिश्चयः।
- ८ 'दीयते ज्ञानसद्भावः क्षीयते पश्चवासना ।'

इत्येवं-लक्षणा दीक्षा, आदिना शेषतया वर्तमानं संध्योपासनादि ।

पं अख पु अविकल्पासंकुचितेति पाठः । पं १२ ख पु अविकल्पासंकुचितेति पाठः ।

स्वभाव इति सर्वथा समस्तवस्तुनिष्टं सम्यङ्-निश्चयात्मकं ज्ञानमुपादेयम् । तच्च शास्त्रपूर्व-कंम्। शास्त्रं च परमेश्वरभाषितमेव प्रमाणम्। अपैरशास्त्रोक्तानामर्थानां तत्र वैविक्तयेन अभ्यु-पगमात् तदंथीतिरिक्तयुक्तिसिद्धनिरूपणाच, तेन अपरागमोक्तं ज्ञानं तावत एव बन्धात् विमोचकम्, न सर्वसात्, सर्वसात् तु विमो-चकं परमेश्वरशास्त्रं, पञ्चस्रोतो [मैयं]दशाष्टा-दशवखष्टभेदभिन्नम् । ततोऽपि सर्वसात् सारं षडर्धशास्त्राणि । तेभ्योऽपि मालिनीविजयम्। तदन्तर्गतश्रार्थः संकलच्याशक्यो निरूपिन-तुम्। न च अनिरूपितवस्तुतत्त्वस्य मुक्तत्वं मोचकत्वं वा, शुद्धस्य ज्ञानस्यैव तथारूपत्वात्

९ न तु अनुमानगम्यमिति शेषः।

१० बौद्धवैष्णवादिभिः स्वस्वाम्नायेष्वनुशिष्टानाम्।

११ ते च ते अर्था अपरशास्त्रोक्ता बौद्धवैष्णवादिशास्त्राभिहिताः तेभ्यो-ऽतिरिक्ता विलक्षणा या युक्तिः समस्तनीलसुखादिरूपबाह्याभ्यन्तरवस्तु-निष्ठप्रमान्वेषणद्वारकप्रमातृलाभरूपा तन्निष्पन्नं यद्वस्तु विकल्पासंकुचित-पूर्णप्रथारूपं शिवतत्त्वारूयं तस्य निरूपणात् ।

१२ चिदानन्देच्छाज्ञानिक्रयामय-ईशतत्पुरुषसद्योजातवामदेवाघोररू-पाणि पञ्च स्रोतांसि तन्मयं शास्त्रं, भेदाभिधायका दश शिवभेदाः, भेदाभेदाभिधायका अष्टादश रुद्रभेदाः, अभेदाभिधायकाः वसुभिरष्टभि-र्गुणिता अष्टौ चतुःषष्टिः भैरवभेदाः।

# इति । खभ्यस्तज्ञानमूलत्वात् परपुरुषार्थस्य तत्सिद्धये इदम् आरभ्यते

अज्ञानं किलै बन्धहेतुरुदितः शास्त्रे मलं तत्स्मृतं
पूर्णज्ञानकलोदये तदिखलं निर्मूलतां गच्छति ।
ध्वस्ताशेषमलात्मसंविदुदये मोक्षश्च तेनामुना
शास्त्रेण प्रकटीकरोमि निखिलं यज्ज्ञेयतस्वं भवेत् ॥

# उपोर्द्धातः ।

तत्र ईंह खभाव एव परमोपादेयः, स च सर्वभावानां प्रकाशरूप एव अप्रकाशस्य खभावतानुपपत्तेः, स च नानेकः प्रकाशस्य तदितरखभावानुप्रवेशीयोगे खभावभेदाभा-

१३ किलेति सर्ववादिविप्रतिपत्तौ, अज्ञानं स्वस्वरूपप्रच्युतिः, शास्त्रे शिवसूत्रादौ, तदेव अज्ञानं मलं स्मृतम् आणव-मायीय-कार्मभेदिभि-अम्, तदिति अज्ञानम्, अखिलमिति त्रिविधम् निर्मूलतां संस्कारस्यापि विरहम्, तेनेति हेतुना।

१४ उप इति आत्मनः समीपे टङ्कवदीश्वराभिज्ञानं हन्यते विश्रम्यते येन इत्युपोद्धातः ।

- १५ इह दर्शने।
- १६ भावानां प्रकाश एव रूपं न तु नीलतादि इति भावः।
- १७ यद्मकाशरूपं तन्न प्रथते अस्य तु स्वभावता कुत एव स्वात्।
- १८ प्रकाशस्य यदि तदितरस्वरूपोऽनुप्रविशेत् तदा तस्य भेदः स्यात् यथा घटाकारानुप्रवेशेन सृदाकारस्रोत भावः ।

पं॰ १ ख॰ पु॰ मूललात्मन इति पाठः।

वात्; देशकालावपि च अस्य न भेदकी, तयोरपि तत्प्रकाशस्त्रभावत्वात्, इति एक एव प्रकाशः, स एव च संवित्, अर्थ-प्रकाशरूपा हि संवित् इति सर्वेषामत्र अवि-वाद एव। स च प्रकाशो न परतन्नः, प्रका-इयतैव हि पारतच्यम्, प्रकाइयता च प्रका-शान्तरापेक्षितैव, न च प्रकाशान्तरं किंचित् अस्ति इति खतन्न एकः प्रकाशः, खातन्त्रादेव च देशकालाकारावच्छेदविरहात् व्यापको नित्यः सर्वाकारनिराकारस्वभावः, तस्य च स्वातस्यम् आनन्दशक्तिः, तचमत्कार इच्छा-शक्तिः, प्रकाशरूपता चिच्छक्तिः, आमर्शात्म-कता ज्ञानशक्तिः, सर्वाकारयोगित्वं क्रियाशक्तिः इत्येवं मुख्याभिः शक्तिभिः युक्तोऽपि वस्तुत इच्छाज्ञानिकयाशक्तियुक्तः अनवच्छिन्नः प्रका-शो निजानन्दविश्रान्तः शिवरूपः, स एव खातत्र्यात् आत्मानं संकुचितम् अवभासयन् अणुरिति उच्यते । पुनरिप च स्वात्मानं स्ततत्रतया प्रकाशयति, येन अनवच्छिन्नप्रका-शशिवरूपतयैव प्रकाशते । तत्रापि खातम्य-

वशात् अनुपायमेव स्वातमानं प्रकाशयति सोपायं वा, सोपायत्वेऽपि इच्छा वा ज्ञानं वा किया वा अभ्युपाय इति त्रैविध्यं शाम्भव-शाक्ताणवभेदेन समावेशस्य, तत्र चतुर्विधमपि एतद्रूपं क्रमेण अत्र उपदिश्यते।

> आत्मा प्रकाशवपुरेष शिवः खतन्तः खातच्यनर्मरभसेन निजं खरूपम् । संच्छाद्य यत्पुनरिप प्रथयेत पूर्ण तच कमाक्रमवशादथवा त्रिभेदात् ॥ ५ ॥

\*एहु पआसऊउ अत्ताणत सच्छन्दउ ढकइ णिअऊउ । पूणु पअढइ झढि अह कमवस्व एहत परमर्थिण शिवरसु ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे विज्ञानभेद-प्रकाशनं नाम प्रथममाहिकम् ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> छाया

<sup>&#</sup>x27;एप प्रकाशरूप आत्मा स्वच्छन्दो ढौकयति निजरूपम् । पुनः प्रकटयति झटिति अथ क्रमवशाद् एप परमार्थेन शिवरसम् ।'

पं॰ १० क॰ पु॰ पहासऊउ इति पाठः

पं॰ १२ क॰ पु॰ पअधुइ इति पाठः।

### अथ दितीयमाह्निकम्।

अथ अनुपायमेव तावत् व्याख्यास्यामः। यदा खळु दृढशक्तिपाताविद्धः खयमेव इत्थं विवेचयति सकृदेव गुरुवचनम् अवधार्य, तदा पुनरुपायविरहितो नित्योदितः अस्य समावेशः। अत्र च तर्क एव योगाङ्गम् इति कथं विवेचयति इति चेत्,? उच्यते – योऽयं परमेश्वरः स्वप्रकाशरूपः स्वात्मा तत्र किम् उपायेन कियते, न खरूपलाभो निलत्वात्, न ज्ञितः खयंप्रकाशमानत्वात्, न आवरण-विगमः आवरणस्य कस्यचिद्पि असंभवात्, न तदनुप्रवेशः अनुप्रवेष्टः व्यतिरिक्तस्य अभा-वात् । कश्चात्र उपायः तस्यापि व्यतिरिक्तस्य अनुपपत्तेः, तसात् समस्तमिदमेकं चिन्मात्र-तत्त्वं कालेन अकलितं, देशेन अपरिच्छिन्नम्

१ अत्र अनुदरा कन्या इतिवत् नजोऽल्पार्थत्वम् ।

२ वक्ष्यमाणोपायरहितः स्वयमेवेत्यर्थः।

पं॰ ४ ख॰ पु॰ तत्रानुपायमिति पाठः।

पं• ८ ख॰ पु॰ स्त्रभावलाभ इति पाठः।

पं॰ ९ ख॰ पु॰ खयंप्रकाशलादिति पाठः।

पं॰ ११ ख॰ पु॰ अभावादिति पाठः।

उपाधिभिरम्लानम्, आकृतिभिरनियन्नितं, शब्दैरसंदिष्टं, प्रमाणैरप्रपश्चितं, कालादेः प्रमाणपर्यन्तस्य खेच्छयैव खरूपलाभनिमित्तं च, खतन्नं आनन्दघनं तत्वं, तदेव च अहम् तत्रेव अन्तर्मिय विश्वं प्रतिबिम्बितम् एवं दृढं विविश्वानस्य शश्वदेव पारमेश्वरः समा-वेशो निरुपायक एव, तस्य च न मन्न-पूजा-ध्यान-चर्यादिनियन्नणा काचित्।

> उपायजालं न शिवं प्रकाशयेद् घटेन किं भाति सहस्रदीधितिः। विवेचयनित्थमुदारदर्शनः खयंत्रकाशं शिवमाविशेत्क्षणात् ॥ ६ ॥

\*जिह जिह फुरण फुरइ सो सअलउ परमेसर भासइ मइ अमलउ। अत्ता नत सो श्रिव परमत्थिण इअ जानअ कज परमितथ ण।।

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे अनुपाय-प्रकाशनं नाम द्वितीयमाहिकम् ॥ २ ॥

३ इदं कार्यमिदं न कार्यमिति नियमो नियन्नणा। \* छाया

<sup>&#</sup>x27;यत्र यत्र स्फुरणं स्फुरति स सकलः परमेश्वरो भासते मयि अमलः। आत्मा स एव परमार्थेन इति ज्ञात्वा कार्य परमस्ति न ॥

पं० २ क॰ पु॰ असंद्रष्टमिति पाठः।

### अथ तृतीयमाह्निकम्।

### अथ शाम्भवोपायः।

यदेतत् प्रकाशरूपं शिवतत्त्वम् उक्तम्, तत्र अखण्डमण्डले यदा प्रवेष्टुं न शकोति, तदा स्वातच्चशक्तिमेव अधिकां पश्यन् निर्विकल्प-मेव भैरवसमावेशम् अनुभवति , अयं च अस्य उपदेशः,— सर्वमिदं भावजातं बोधगगने प्रतिविम्बमात्रं प्रतिबिम्बलक्षणोपेतत्वात् , इदं हि प्रतिबिम्बस्य लक्षणं — यत् भेदेन भासितम् अशक्तम् अन्यव्यामिश्रत्वेनैव भाति तत् प्रति-बिम्बम्, मुखरूपमिव दर्पणे, रस इव दन्तो-

'हन्त मुखं प्रतिबिम्बति प्रतिबिम्बयतु तथा तद्पि दुर्पणः । दुर्पणः पुनर्यस्मिन् प्रतिबिम्बति सोऽपि ज्ञातव्यः ॥'

इति महार्थमञ्जर्याम् । तथा

'सद्दशं भाति नयनदर्पणाम्बरवारिषु । तथाहि निर्मेले रूपे रूपमेवावभासते ॥ प्रच्छन्नरागिणी कान्तप्रतिबिन्बितसुन्दरम् । दर्पणं कुचकुम्माभ्यां स्पृशन्त्यपि न तृष्यति ॥'

१ अधिकामिति कल्पनामात्रेण, न हि वस्तुतो वस्तुनः स्त्रभावोऽति-रिच्यत इति भावः।

२ यथोक्तम् ।

दके, गन्ध इव घाणे, मिथुनस्पर्श इव आन-न्देन्द्रिये, शूलकुन्तादिस्पर्शो वा अन्तःस्पर्श-नेन्द्रिये, प्रतिश्रुत्केव व्योम्नि । न हि स रसो मुख्यः तत्कार्यव्याधिशमनाद्यदृष्टेः । नापि गन्धस्पर्शी मुख्यी गुणिनः तत्र अभावे तयो-रयोगात् कार्यपरम्परानारम्भात् च । न च तौ न स्तः देहोद्धूलनविसर्गादिदर्शनात् । शब्दोऽपि न मुख्यः कोऽपि वक्ति इति आग-च्छन्त्या इव प्रतिश्रुत्कायाः श्रवणात्। एवं यथा एतत् प्रतिविम्बितं भाति तथेव विश्वं परमेश्वरप्रकाशे । ननु अत्र विमैवं किं स्यात्?, माभृत् किंचित्। ननु किम् अकारणकं तत्? हन्त तर्हि हेतुप्रश्नः - तत् किं विम्बवाचोयु-त्तया, हेतुश्च परमेश्वरशक्तिरेव स्वातत्र्यापर-पर्याया भविष्यति, विश्वप्रतिबिम्बधारित्वाच विश्वात्मकत्वं भगवतः, संविन्मयं हि विश्वं

३ विम्बलक्षणं यथा 'अव्यामिश्रं स्वतन्नं सद्गासमानं मुखं यथा।'

पं ० २ ख ० पु ० स्थूलग्रान्यादिस्पर्शो वा इति पाठः ।

पं ० १० क ० पु ० त्रिम्बप्रतित्रिम्बेति पाठः ।

पं • ११ ख॰ पु॰ परमेश्वरखरूपं नाना स्पष्टमिति पाठः।

चैतन्यस्य व्यक्तिस्थानम् इति, तदेव हि विश्वम् अत्र प्रतीपम् इति प्रतिबिम्बधा-रित्वम् अस्य, तच तावत् विश्वात्मकत्वं परमेश्वरस्य स्वरूपं न अनामृष्टं भवति, चित्स्वभावस्य स्रूपानामर्शनानुपपत्तेः। स्रू-पानामर्शने हि वस्तुतो जडतैव स्यात्, आम-र्राश्च अयं न सांकेतिकः, अपि तु चित्खभाव-तामात्रनान्तरीयकः परनादगर्भ उक्तः, स च यावान् विश्वव्यवस्थापकः परमेश्वरस्य शक्ति-कलापः तावन्तम् आमृशति । तत्र मुख्यास्ता-वत् तिस्रः परमेश्वरस्य शक्तयः-अनुत्तरः-इच्छा-उन्मेष इति, तदेव परामर्शत्रयम् अ-इ-उ इति, एतसादेव त्रितयात् सर्वः शक्ति-प्रपञ्चः चर्चते, अनुत्तर एव हि विश्रान्ति-रानन्दः, इच्छायामेव विश्रान्तिः ईशनम्,

'संघरेऽसिश्चिदात्मत्वाद्यत्तस्यत्यवमर्शनम् । इच्छाशक्तिः....।

४ 'शक्तयोऽस्य जगत् सर्वम्' इत्युक्तया शक्तीनां विश्वव्यवस्थापकत्वम्। ५ इच्छाशक्तेर्रुक्षणं यथा

पं ६ ख॰ पु॰ वस्तुनो जडता इति पाठः।

उन्मेष एव हि विश्रान्तिरूमिः यः क्रिया-शक्तेः प्रारम्भः, तदेव परामर्शत्रयम् आ-ई-ऊ इति । अत्र च प्राच्यं परामर्शत्रयं प्रकाश-भागसारत्वात् सूर्यात्मकं, चरमं परामर्शत्रयं विश्रान्तिस्वभावाह्याद्याधान्यात् सोमात्मकम्, इयति यावत्कर्माशस्य अनुप्रवेशो नास्ति। यदा तु इच्छायाम् ईशने च कर्म अनुप्रविशति यत् तत् इष्यमाणम् ईरयमाणम् इति च उच्यते, तदा अस्य द्रौ भेदौ प्रकाशमात्रेण रश्रुतिः, विश्रान्त्या लश्रुतिः, रलयोः प्रकाश-स्तम्भस्वभावत्वात्, इष्यमाणं च न बाह्यवत् स्फ्रटम्, स्फ्रटरूपत्वे तदेव निर्माणं स्यात्, न इच्छा ईशनं वा, अतः अस्फुटत्वात् एव श्रुतिमात्रं रलयोः, न व्यञ्जनवत् स्थितिः।

६ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;स्वात्मप्रत्यवमर्शों यः प्रागभूदेकवीरकः। ज्ञातव्यविश्वोन्मेषात्मा ज्ञानशक्तिः प्रकीर्व्यते ॥'

७ क्रियाशक्तयंशस्य ज्ञानशक्तिप्राधान्यात् इत्यर्थः।

८ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;इच्छाशक्तिर्द्विरूपोक्ता श्वभिताश्वभिता च या। इष्यमाणं हि सा वस्तु हैरूप्येणावभासयेत् ॥'

९ स्तम्भः स्थैर्यमित्यर्थः।

१० न साक्षाह्रणः।

तदेतद्वर्णचतुष्टयं उभयेच्छायाधारित्वात् नपुं-सकम्-ऋ-ऋ-ऌ-ॡ इति । अनुत्तरानन्दयोः इच्छादिषु यदा प्रसरः तदा वर्णद्वयम् ए-ओ इति । तत्रापि पुनरनुत्तरानन्दसंघद्दात् वर्णद्र-यम् ऐ-औ इति । सा इयं क्रियाशक्तिः, तदेव च वर्णचतुष्टयम् ए-ऐ ओ-औ इति। ततः पुनः कियाशत्तयन्ते सर्वं कार्यभूतं यावत् अनुत्तरे प्रवेक्ष्यति, तावदेव पूर्वं संवेदनसारतया प्रका-

'अनुत्तरात्समारभ्य ज्ञानशत्त्रयन्तमीदशम्। इच्छैव तु कियाशक्तिमीशनेन समास्थिता॥ प्रकाशिथितिलेशांशं गृह्णती गण्यतां गता। इच्छादि यच तत्पूर्वानुत्तरानन्दसंगतेः॥ तदादिश्लेषयोगेन संध्यक्षरचतुष्ट्यम् । ततः स्वरूपसंवित्तिलाभाद्विन्द्वादिका स्थितिः। ततः समग्रसंदर्भभरिताकाररूपिणि । विसर्गः किल शाक्तोऽसौ विक्षेप इति यः स्मृतः ॥ विसर्गस्येव विश्वेष इति सप्तद्शी कला। क्विद्षाद्शी सैव पुनः प्रक्षोभयोगतः॥ अनुत्तरस्याकारस्य परभैरवरूपिणः। अकुलस परा येयं कौलिकी शक्तिरुत्तमा॥ स प्वायं विसर्गस्तु तसाजातमिदं जगत्। तस्य प्रक्षोभयोग्यत्वं प्रक्षोभक्छनोद्यः॥

११ बीजयोनिरूपत्वादुभयत्वम् । अत एव नरसिंहवज्जात्यन्तरमिति महाभाष्यकारः

१२ तथा च माछिनीवार्तिके

शमात्रत्वेन बिन्दुतया आस्ते – अमिति । तत-स्तत्रैव अनुत्तरस्य विसर्गो जायते – अः इति । एवं षोडशकं परामर्शानां वीजस्वरूपम् उच्यते। तदुत्थं व्यञ्जनात्मकं योनिरूपम् । तत्रै अनुत्त-

> प्रक्षोभपूर्णताभावात्तद्कुलक्रमोनता । इति पद्धस्वरूपात्मविमर्शान्दोलनोदितम्॥ अनुत्तरस्वभावःवादाद्यस्यैव विजृम्भितम् । स एव भगवानन्तर्नित्यं प्रस्फुरदात्मकः॥ अन्तःस्थसर्वभावौघपूर्णमध्यमशक्तिकः । स्वेच्छाक्षोभस्वभावोद्यजगदानन्दसुन्दरः॥ नित्यं स्फुरति संपूर्णविसर्गरससुन्दरः । शिवशक्तयोः स संघटः स्नेह इत्यभिधीयते ॥ अत्रैव पूर्णवैसर्गपदे लब्धं प्रवेशनम्। लेहनामन्थनेत्यादि संप्रदायमुपासते॥ तथाहि मध्यमां नाडीमधिष्टायाखिलं वपः। प्राणयत्परमं तेजः प्रश्लुब्धामृतमान्यतः ॥ विसृष्टिरूपतां गच्छेद्यात्मानन्दचमित्रयाम् । अपूर्णा केवलं सा तु पूर्णा तु भगवन्मयी ॥ तेन वैसर्गिकी शक्तिरेकैवेयं विज्ञम्भते। विसर्ग एव प्रश्चब्धः प्रयत्नद्विगुणत्वतः॥ हकारो नाम विश्वेषां व्यञ्जनानां प्रसूतिकृत्। स एव च पुनर्षिम्दुयोगात् स्वामेव भूमिकाम्। अनुत्तरामाश्रयते सोहं-भाव इहेप्यते ॥'

इति । १३ तथाहि रात् कवर्गः, श्रद्धायाः इच्छायाः चवर्गः, सक-र्मिकाया इच्छाया द्वी टवर्गस्तवर्गश्च, उन्मे-षात् पवर्गः-राक्तिपञ्चकयोगात् पञ्चकत्वम् । इच्छाया एव त्रिविधाया य-र-लाः, उन्मेषात् वकारः, इच्छाया एव त्रिविधायाः श-ष-साः, विसर्गात् हकारः, योनिसंयोगजः क्षकारः। इत्येवम् एष भगवान् अनुत्तर एव कुलेश्वर-रूपः। तस्य च एकैव कौलिकी विसर्गशक्तिः, यया आनन्दरूपात् प्रभृति इयता बहिःसृष्टि-पर्यन्तेन प्रस्पन्दतः वर्गादिपरामर्शा एव बहि-स्तत्वरूपतां प्राप्तौंः। स च एष विसर्गस्त्रिधा,

> 'अकुलारपद्शक्त्यात्मा प्रथमो वर्ग उत्थितः। अनारूपितरूपाया इच्छायाश्च ततः परम्॥ वह्निक्षमाजुषस्तस्य ट-ताद्यं च द्वयं ततः। पादिरुन्मेषतो जात इति स्पर्शाः प्रकीर्तिताः ॥ इच्छाशक्तिर्द्धिया या च श्चिमिताश्चिमितत्वतः। सा विजातीयशक्तयंशः प्रोन्मुखे याति यत्र ताम् ॥ सैव शीव्रतरोपात्तज्ञेया कालुष्यरूषिता। विजातीयोन्मुखत्वेन रत्वं छत्वं च गच्छति॥ तद्रदुनमेषशक्तिद्विरूपा वैजालशक्तिगा। वकारत्वं ... ... सृष्टिसारप्रवर्तकम् ॥'

इति मालिनीवार्तिके एव। १४ अकारादि विसर्गान्तं शिवतत्त्वम्, कादि-ङान्तं धरादि-नभोन्तं

पं० १० क० पु० प्रसताः, ककारादि इति, कवर्गादि इति च पाठः ।

आर्णवः चित्तविश्रान्तिरूपः, शाक्तः चित्तसंबो-धलक्षणः, शांभवः चित्तप्रलयरूपः इति । एवं विसर्ग एव विश्वजनने भगवतः शक्तिः। इत्येवम् इयतो यदा निर्विभागतया एव परा-मर्शः तदा एक एव भगवान्, बीजयोनितया भागशः परामर्शे शक्तिमान् शक्तिश्च। पृथक् अष्टकपरामर्शे चकेश्वरसीहित्येन नववर्गः, एकैकपरामर्शप्राधान्ये पञ्चादादात्मकता तत्रापि संभवद्भाँगभेदपरामर्शने एकाशीति-रूपत्वम् । वस्तुतस्तु षद् एव परामर्शाः, प्रस-

भूतपञ्चकम्, चादि-जान्तं गन्धादि-शब्दान्तं तनमात्रपञ्चकम्, टादि-णान्तं पादादि-वागन्तकर्मेनिद्रयपञ्चकम् , तादि-नान्तं घ्राणादि-श्रोत्रान्तं बुद्धिकर-णपञ्चकम्, पादि-मान्तं मनोऽहंकार-बुद्धि-प्रकृति-पुरुपाख्यं पञ्चकम्, वा-द्यादिशब्दवाच्या यकाराद्यो वकारान्ता राग विद्या कला-मायाख्यानि तस्वानि धारणाख्यान्तराणि-धारयन्ति पृथग्भूततयाभिमानयन्तीति धार-णानि इति ।

१५ यदुक्तम्

'पूर्व विसुज्य सकलं कर्तव्यं शून्यतानले। चित्तविश्रान्तिसंज्ञोऽयमाणवः संप्रकीर्तितः॥

१६ क्षकारसाहित्येन इत्यर्थः।

१७ भागा अर्धमात्राख्याः।

पं॰ ४ ख॰ पु॰ इयति इति पाठान्तरं च।

रणप्रतिसंचरणयोगेन द्वादर्श भवन्तः परमेश्व-रस्य विश्वशक्तिपूर्णत्वं पुष्णन्ति । ता एव एताः परामर्शरूपत्वात् शक्तयो भगवत्यः श्रीकी-लिका इति निरुक्ताः। एते च शक्तिरूपा एव शुद्धाः परामर्शाः शुद्धविद्यायां परापररूपत्वेन मायोन्मेषमात्रसंकोचात् विद्याविद्येश्वररूपतां भजन्ते । मायायां पुनः स्फुटीभूतभेदविभागा मायीयवर्णतां भजन्ते, ये पर्यन्तीमध्यमावै-खरीषु व्यावहारिकत्वम् आसाद्य बहीरूपतत्त्व-स्वभावतापत्तिपर्यन्ताः ते च मायीया अपि शरीरैंकल्पत्वेन यदा दृश्यन्ते, यदा च तेषाम्

१८ यदा अनुत्तर आनन्देच्छादिरूपेण प्रसृतस्तदा पद, पुनर्यदासौ इच्छादिषु प्रतिसंचरंसादा एकारादयः षद्, अतः पण्डस्वरवर्जं द्वादश इति।

१९ कलयन्ति क्रमन्ते इति कालिकाः । यदुक्तम् 'परामशीत्मकत्वेन विसगीक्षेपयोगतः। इयत्ताकलनाउज्ञानात् ताः प्रोक्ताः कालिकाः कचित् ॥'

इति ।

२० मायीया वर्णा जीवरहितं शरीरमिव, तेषां तु परामर्शो जीव इवास्ति अन्यथा तेऽकिंचित्करा इति भावः।

पं०६ क॰ पु॰ विद्येश्वरतारूपा मन्त्ररूपतामिति पाठः । ख॰ पु॰ विद्या-विद्येश्वरबीजरूपा मन्त्ररूपतामिति पाठान्तरं च।

पं• ९ ख॰ पु॰ व्यवहारकारिलमिति पाठः।

उक्तनयेरेतैः जीवितस्थानीयैः शुद्धैः परामर्शैः प्रखुजीवनं कियते तदा ते सवीर्या भवन्ति, ते च तादृशा भोगमोक्षप्रदाः, इत्येवं सकल-परामर्शविश्रान्तिमात्ररूपं प्रतिबिम्बितसमस्त-तत्त्वभूतभुवनभेदम् आत्मानं पश्यतो निर्वि-कल्पतया शांभवेन समावेशेन जीवन्मुक्तता। अत्रापि पूर्ववत् न मन्नादियन्नणा काचिदिति।

> अन्तर्विभाति सकलं जगदात्मनीह यद्वद्विचित्ररचना मुकुरान्तराले । बोधः परं निजविमर्शरसानुवृत्या विश्वं परामृशति नो मुकुरस्तथा तु ॥

\*संवेअण निम्मल द्प्पणिस सअलं फ़रत्त निअसारं। आमरिसण रस सरहस विमद्दरूअं सइं भाइ॥

'संवेदननिर्मलद्र्पणेऽस्मिन् सकलं स्फुरन्निजसारम्। आमर्शनरससरहस्यविमृष्टरूपं सत्यं भाति ॥

<sup>\*</sup> अत्रेयं छाया

पं० १० ख० पु० निजविमर्शनसारमूर्त्या इति पाठः, ग० पु० विमर्शन-सार्युक्तया इति, सारयोगादिति च पाठान्तरम् ।

\*इअ सुणअ विमलमेणं निअ अप्पाणं समत्थवत्थमअम् । जो जोअय सो परभैरइ बोव्व परणिव्वइं लहइ ॥

इति श्रीमदभिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे शांभवोपाय-प्रकाशनं नाम तृतीयमाह्निकम् ॥ ३ ॥

\* इति श्रुखा विमलमेनं निजात्मानं समस्तवस्तुमयम् । यो योजयति स परभेरवो भूखा परनिर्वृतिं लभते ॥'

पं० ५ ख० ग० पु० परोपायप्रकाशनमिति पाठः।

A STATE SING TRANSPORT

### चतुर्थमाह्निकम्।

### अथ शाक्तोपायः ।

तत्र यदा विकल्पं क्रमेण संस्कुरुते समन-न्तरोक्तस्वरूपप्रवेशाय, तदा भावनाक्रमस्य सत्तर्कसदागमसद्धरूपदेशपूर्वकस्य अस्ति उप-योगः। तथाहि-विकल्पबलात् एव जन्तवो बद्धम् आत्मानम् अभिमन्यन्ते, स अभिमानः संसारप्रतिबन्धहेतुः, अतः प्रतिद्वन्द्वरूपो वि-कल्प उदितः संसारहेतुं विकल्पं दलयति इति अभ्युद्यहेतुः । स च एवं-रूपः सम-स्तेभ्यः परिच्छिन्नस्वभावेभ्यः शिवान्तेभ्यः तत्त्वेभ्यो यत् उत्तीर्णम् अपरिच्छिन्नसंविन्मा-त्ररूपं तदेव च परमार्थः, तत् वस्तुव्यवस्था-स्थानं, तत् विश्वस्य ओजः, तेन प्राणिति विश्वम्, तदेव च अहम्, अतो विश्वोत्तीणीं विश्वातमा च अहम् इति । स च अयं

१ गुणान्तरोत्पादनं संस्कारः, स चाभ्यासातिशयतारतम्येन भवति।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ संसारप्रवन्धेति 'प्रवन्धः संतितः' इति पर्यायोपेतः पाठः ।

मायान्धानां न उत्पद्यते सत्तर्कादीनाम् अभा-वात् । वैष्णवाद्या हि तावन्मात्र एव आगमे रागतत्त्वेन नियमिता इति न ऊर्ध्वदर्शनेऽपि तदुन्मुखतां भजन्ते, ततः सत्तर्कसदागमस-द्वरूपदेशद्वेषिण एव । यथोक्तं पारमेश्वरे

'वैष्णवाद्याः समस्तास्ते विद्यारागेण रञ्जिताः । न विन्दन्ति परं तत्त्वं सर्वज्ञज्ञानवर्जिताः ॥'

इति । तसात् शांभवदृढशिक्तपाताविद्धा एव सदागमादिक्रमेण विकल्पं संस्कृत्य परं खरूपं प्रविशन्ति । ननु इत्थं परं तत्त्वं विकल्प्य-रूपं स्यात्?, मेवम्-विकल्पस्य द्वैताधिवास-

#### २ यदुक्तम्

'शक्तिः स्वरूपं संदर्श्य यसात् सा कृन्तते जगत्। एतद्धर्मानुसारेण शक्तिः शक्तिस्तु छौकिकी॥'

इति तत्रकोशे । लौकिकी शक्तिरायुधविशेषः तस्या अप्येतद्ध-र्मिखात् ।

#### ३ विकल्पसंस्कारो यथा

'विकल्पः संस्कृतः सूते विकल्पं स्वात्मसंस्कृतम् । स्वतुत्यं सोऽपि सोऽप्यन्यं सोऽप्यन्यं सदद्यात्मकम् ॥ अस्पुटः स्पुटताभावी प्रस्पुटः स्पुटतात्मकः ।'

#### इत्यादि ।

पं॰ ४ क॰ पु॰ अप्युन्मुखतामिति पाठः । पं॰ ७ ख॰ पु॰ सर्वेज्ञं सर्वेशक्तिकम् इति पाठः ।

भङ्गमात्रे चरितार्थत्वात्, परं तत्त्वं तु सर्वत्र सर्वरूपतया स्वप्रकाशमेव इति न तत्र विकल्पः कस्यैचित उपि्रयाये खण्डनाये वा । तत्र अतिदृढशक्तिपाताविद्धस्य खयमेव सांसिद्धिक-तया सत्तर्क उदेति, योऽसौ देवीभिः दीक्षित इति उच्यते । अन्यस्य आगमऋमेण इत्यादि सविस्तरं शक्तिपातप्रकाशने वक्ष्यामः। किं तु गुरोरागमनिरूपणे व्यापारः, आगमस्य च निःशङ्कसजातीयतत्प्रबन्धप्रसवनिबन्धनसमु-चितविकल्पोदये व्यापारः, तथाविधविकल्पप्र-बन्ध एव सत्तर्क इति उक्तः, स एव च भावना भण्यते अस्फुटत्वात् भ्रुतमपि अर्थम् अभूतिमव स्फुटत्वापादनेन भाव्यते यया इति । न च अत्र सत्तर्कात् शुद्धविद्याप्रकाश-रूपात् ऋते अन्यत् योगाँङ्गं साक्षात् उपायः,-तपःप्रभृतेः नियमवर्गस्य, अहिंसादेश्र यमप्र-

४ योगाङ्गानि च

<sup>&#</sup>x27;प्राणायामस्तथा ध्यानं प्रत्याहारोऽथ धारणा । तर्कश्चैव समाधिश्च षडङ्गो योग उच्यते ॥' इति तदागमप्रसिद्धानि । ५ 'अहिंसा सत्यमस्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहाः ।' इति यमाः ।

कारस्य, पूरकादेः प्राणायामवर्गस्य वेद्यमात्र-निष्ठत्वेन क इव संविदि व्यापारः। प्रत्याहा-रोऽपि करणभूमिमेव सातिशयां कुर्यात्, ध्यानधारणासमाधयोऽपि यथोत्तरम् अभ्यास-क्रमेण निर्वर्त्यमाना ध्येयवस्तुतादात्म्यं ध्यातुः वितरेयुः । अभ्यासश्च परे तत्त्वे शिवात्मनि खखभावे न संभवत्येव । संविद्रुहस्य प्राणबु-द्विदेहनिष्टीकरणरूपो हि अभ्यासः-भारोद्रह-नशास्त्रार्थबोधनृत्ताभ्यासवत्, संविद्रूपे तु न किंचित् आदातव्यं न अपसरणीयम् इति कथम् अभ्यासः । किं तर्केणापि इति चेत्, उक्तमत्र दैताधिवासनिरासप्रकार एव अयं न तु अन्यत् किंचिदिति । लौिककेऽपि वा अभ्यासे चिदात्मत्वेन सर्वरूपस्य तस्य तस्य देहादेः अभिमतरूपताप्रकटीकरणं तदितररू-पन्यग्भावनं च इति एष एव अभ्यासार्थः। परतस्वे तु न किंचित् अपास्यम् इति उक्तम्। द्वैताधिवासोऽपि नाम न कश्चन पृथक् वस्तु-भृतः अपि तु खरूपाख्यातिमात्रं तत्, अतो

६ संविद्गतं हि प्राणादिनिष्ठं क्रियते इत्येतद्भूपीऽभ्यासः।

द्वैतापासनं विकल्पेन क्रियत इत्युक्तेः। अयं परमार्थः-स्वरूपं प्रकाशमानम् अख्यातिरू-पत्वं खयं खातच्यात् रहीतं क्रमेण प्रोज्झ्य विकासोन्मुखम्, अथ विकसत्, अथ विक-सितम् इत्यनेन क्रमेण प्रकाशते, तथा प्रका-रानमपि परमेश्वरस्य स्वरूपमेव, तसात् न अत्र योगाङ्गानि साक्षात् उपायः । तर्कं तु अनुगृह्णीयुरिप, सत्तर्क एव साक्षात् तत्र उपायः, स एव च शुद्धविद्या, स च बहु-प्रकारतया संस्कृतो भवति, तद्यथा - यागौ होमो जपो व्रतं योग इति, तत्र भावानां सर्वेषां परमेश्वर एव स्थितिः, नान्यत् व्यति-रिक्तम् अस्ति इति विकल्परूढिसिद्धये परमे-श्वर एव सर्वभावार्पणं यागः, स च हृद्यत्वात्

७ यदाहुः

'किं त्वेतदत्र देवेशि नियमेन विधीयते। तस्वे चेतः स्थिरीकार्यम् ... ... ॥

इत्याद्युक्तयुक्तया तर्कानुप्राहकत्वम् । तथा 'तत्तत्तर्कसाधनस्य यमादेरप्युपायता।'

इति।

पं ० ११ क ० पु ० सर्वभावानामिति पाठः ।

ये संविद्नुप्रवेशं खयमेव भजनते तेषां सुशकं परमेश्वरे अर्पणम् इत्यभिप्रायेण हृर्यानां कुसु-मत्र्पणगन्धादीनां बहिरुपयोग उक्तः। सर्वे भावाः परमेश्वरतेजोमया इति रूढिविकल्प-प्राप्त्ये परमेशसंविद्नलतेजिस समस्तभावया-सरिसकताभिमते तत्तेजोमात्रावशेषत्वसहस-मस्तभावविलापनं होमः। तथा उभयात्मक-परामशोंदयार्थं बाह्याभ्यन्तरादिप्रमेयरूपिन-न्नभावानपेक्षयेव एवं-विधं तत् परं तत्त्वं खख-भावमृतम् इति अन्तः परामर्शनं जैपः।

८ यदुक्तम्

'यत्किंचिन्मनसाह्नादि यत्र कापीन्द्रियस्थितौ। योजिते ब्रह्मसद्धाम्नि पूजोपकरणं हि तत् ॥

इति।

९ यदुक्तम्

'सप्तेन्द्रियशिखाजालजटिले जातवेद्सि । बोधाख्ये भाववर्गस्य भस्तीभावोऽग्नितर्पणम् ॥'

इति । अन्यत्रापि

'यत्रेन्धनं द्वैतवनं मृत्युरेव महापग्धः। अलौकिकेन यज्ञेन तेन निस्यं यजामहे॥'

इति ।

१० यदुक्तम्

'अक्तिमैतजृदयारूढो यक्तिचिदाचरेत्। प्राण्यादौ विमृशेद्वापि स सर्वोऽस्य जपो मतः॥' सर्वत्र सर्वदा निरुपायपरमेश्वराभिमानलाभाय परमेश्वरसमताभिमानेन देहस्यापि घटादेरपि अवलोकनं व्रतम्। यथोक्तं श्रीनन्दिशिखायाम्

' सर्वसाम्यं परं त्रतम्।'

इति। इत्थं विचित्रैः शुद्धविद्यांशरूपैः विकल्पैः यत् अनपेक्षितविकल्पं स्वाभाविकं परमार्थ-तत्त्वं प्रकाशते तस्यैव सनातनतथाविधप्रका-शमात्रतारूढये तत्स्वरूपानुसंधानात्मा विक-ल्पविशेषो योगः। तत्र परमेश्वरः पूर्णसंवि-त्स्वभावः, पूर्णतेव अस्य शक्तिः,—कुलं सामर्थं ऊर्मिः हृद्यं सारं स्पन्दः विभूतिः त्रीशिका काली कर्षणी चण्डी वाणी भोगो हक् नित्या

११ यदुक्तम्

ंकिंचिच्चलनमेतावदनन्यस्फुरणं हि यत् । कर्मिरेषा विवोधाब्धेर्नं संविदनया विना ॥'

इति ।

१२ यदुक्तम्

'परामशेस्त्रभावत्वादेतस्या यः स्वयं ध्वनिः। सदोद्दितः स एवोक्तो हृदयं परमं महत्॥'

इति ।

१३ तिसृणां शक्तीनामिच्छा-ज्ञान-क्रियाणामीशिका ईश्वरीति त्रीशिका, अक्षरवर्णनसाम्याच त्रिंशिकेत्यपि गुरवः पठन्ति ।

पं १ ख पु निरपायेति पाठः ।

इत्यादिभिः आगमभाषाभिः तत्तदन्वर्थप्रवृ-त्ताभिः अभिधीयते, तेन तेन रूपेण ध्यायिनां हृदि आस्ताम् इति । सा च समयशक्तिता-द्रीनेन पूर्णतासंवित् प्रकाराते । राक्तयश्च अस्य असंख्येयाः । किं बहुना, यत् विश्वं ता अर्स्य राक्तयः, ताः कथम् उपदेष्टुं राक्याः इति । तिसृषु तावत् विश्वं समाप्यते, यया इदं शिवादिधरण्यन्तम् अविकल्प्यसंविन्मात्र-रूपतया बिभर्ति च परयति च भासयति च परमेश्वरः सा अस्य श्रीपराशक्तिः। यया च द्र्पणहस्त्यादिवत् भेदाभेदाभ्यां सा अस्य श्रीपरापराद्याकिः । यया परस्परविविकात्मना भेदेनैव सा अस्य श्रीमदपराशक्तिः । एतत् त्रिविधं यया धारणम् आत्मन्येव क्रोडीकारेण अनुसन्धानात्मना यसते, सा अस्य भगवती श्रीपरैव श्रीमन्मातृसद्भावकालकर्षिण्यादिश-ब्दान्तरनिरुक्ता । ता एताः चतस्रः शक्तयः स्वातच्यात् प्रत्येकं त्रिधेव वर्तन्ते । सृष्टौ

१४ अख-पूर्णसंवित्स्वभावस्य।

पं०१२ ख॰ पु० विविक्तताभेदेनेति पाठः।

स्थितौ संहारे च इति द्वादश भवन्ति। तथाहि- १ संवित् पूर्वम् अन्तरेव भावं कल-यति, २ ततो बहिरापि स्फुटतया कलयति, ३ तत्रीव रक्तिमयतां यहीत्वा ततः तमेव भावम् अन्तरुपसंजिहीर्षया कलयति, ४ ततश्च तदुपसंहारविघ्नभूतां शङ्कीं निर्मिणोति च र्थंसते च, ५ यस्तराङ्कांशं भावभागम् आत्मनि उपसंहारेण कलयति, ६ तत उपसंहर्तृत्वं ममेदं रूपमित्यपि स्वभावमेव कलयति, ७ तत उपसंहेंर्तृस्वभावकलने कस्यचिद्भावस्य वासनात्मना अवस्थितिं कस्यचित् तु संवि-

१६ यदुक्तम्

'विलापनात्मिकां तां च भावसंहृतिमात्मिन । आमृशत्येव येनैपा मया प्रस्तमिति स्फुरेत्॥'

इति।

१७ यदुक्तम्

'विलापितेऽपि भावौधे कंचिद्धावं तथैव सा । आज्ञानयेद्य एवास्ते शङ्कासंस्काररूपकः ॥'

इति ।

१५ शङ्का हि शास्त्रानन्त्यात् कार्याकार्यविभागस्य विपर्ययदर्शनात् किंकतेव्यतामुखतारूपा।

पं॰ ७ ख॰ पु॰ भावभरमिति पाठान्तरं च। पं ११ ख॰ पु॰ प्रसनात्मना इति पाठान्तरं च।

न्मात्रावशेषतां कलयति, ८ ततः खरूपकल-नानान्तरीयकत्वेनैव करणचक्रं कुछयति, ९ ततः करणेश्वरमपि कलयति, १० ततः क्रितं मायीयं प्रमातृरूपमपि कलयति, ११ सङ्कोचत्यागोन्मुखविकासयहणरसिकमपि प्रमातारं कलयति, १२ततो विकसितमपि रूपं कलयति इति एता द्वादश भगवत्यः संविदः प्रमातृन् एकं वापि उद्दिश्य युगपत् क्रमेण द्विशः त्रिश इत्यादिस्थित्यापि उदयभागिन्यः चक्रवदावर्तमाना बहिरपि मासकलाराइयादि-क्रमेण अन्ततो वा घटपटादिक्रमेणापि भास-मानाः चक्रेश्वरस्य स्वातन्त्रं पुष्णत्यः श्रीका-लीशब्दवाच्याः । कैंलनं च-गतिः क्षेपो ज्ञानं गणनं भोगीकरणं शब्दनं खात्मलयीकरणं च। यदाहुः श्रीभूतिराजग्ररवः

'क्षेपाज्ज्ञानाच काली कलनवश्वतयाथ''' ।' इति । एष च अर्थः तत्र तत्र मद्विरचिते विव-

१८ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;इत्थं भोग्येऽपि संभुक्ते सित तत्करणान्यपि । संहरन्ती कलयति द्वादशैवाहमात्मनि ॥'

रणे प्रकरणस्तोत्रादों वितत्य वीक्ष्यः। न अति-रहस्यम् एकत्र ख्याप्यं, न च सर्वथा गोप्यम् इति हि अस्मद्भरवः । तदेवम् यदुक्तं यागहो-मादि तत् एवं-विधे महेश्वर एव मन्तव्यम्। सर्वे हि हेयमेव उपादेयभूमिरूपं विष्णुतः प्रभृति शिवान्तं परमशिवतया पर्यन्ति, तच मिथ्यादर्शनम् अवश्यत्याज्यम् अनुत्तरयोगि-भिरिति, तद्रथमेव विद्याधिपतेः अनुभवस्तोत्रे महान् संरम्भः, एवं विधे यागादी योगान्ते च पश्चके प्रत्येकं बहुप्रकारं निरूढिः यथा यथा भवति तथैव आचरेत्, न हुँ भक्ष्याभ-क्ष्यशुद्ध्यादिविवेचनया वस्तुधर्मोजिझतया कल्पनामात्रसारया स्वात्मा खेदनीय इति उक्तं श्रीपूर्वादौ, न हि शुद्धिः वस्तुनो रूपं नीलत्ववत्, अन्यत्र तस्येव अशुद्धिचोदनात्, दानस्येव दीक्षितत्वे, चोदनातः तस्य तत् तत्र

१९ न तु मायागर्भाधिकारिणि अन्यसिन्निति भावः।

२० आचार्यविशेषस्य।

२१ वैदिकित्रयामात्रपरावे । आदिना कार्याकार्यादि गृह्यते ।

पं॰ ४ ख॰ पु॰ एवं विधमिति पाठः।

पं० ५ ख॰ पु॰ पाशभूमिरूपमिति पाठान्तरं च।

अशुद्धम् इति चेत् चोदनान्तरेऽपि तुल्यं, चोदनान्तरम् असत् – तद्दाधितैत्वात् इति चेत् न, शिवचोदनाया एव बाधकत्वं युक्ति-सिद्धं सर्वज्ञानोत्तराद्यनन्तागमसिद्धं च इति वक्ष्यामः । तस्मात् वैदिकात् प्रभृति पारमेश्व-रसिद्धान्ततत्रकुलोच्छुष्मादिशास्त्रोक्तोऽपि यो नियमो विधिः वा निषेधो वा सोऽत्र यावद-किंचित्कर एव इति सिद्धम् । तथैव च उक्तं श्रीपूर्वादौ, वितत्य तन्नालोकात् अन्वेष्यम् ।

> यो निश्रयः पशुजनस्य जडोऽसि कर्म-संपाशितोऽसि मिलनोऽसि परेरितोऽसि । इत्येतदन्यदृढनिश्रयलाभसिद्ध्या सद्यः पतिर्भवति विश्ववपुश्रिदात्मा ॥

यथा यथा निश्चय ईहगाप्यते तथावधेयं परयोगिना सदा । न वस्तुयाथात्म्यविद्यीनया दशा विशक्कितव्यं शिशुदेशनागेँणैः ॥

२२ शिवोदिते । कियायां प्रवर्तकं वचनं चोदनेति । २३ 'वेदबाह्यस्तु यः कश्चिदागमो यञ्चनैव सा ।' इस्पनेन वाधितत्वम् । २४ अपरमार्थज्ञोपदेशैर्मुखोपदेशैरिसर्थः ।

जह\* जह जस्सु जिंह चिव पफुरइ अज्जवसाउ । तह तह तस्सु तहिं चिव तारिसु होइ पहाउ ॥ १ ॥

हतं मलिणउ हतं पसु हतं आ अह सअलभावपडलवित्तिरित्तउ। इअ दढनिच्छअ णिअ लिअ हिअअह फ़ुरइ णाम कह जिस्स परतत्त्वउ ॥ २ ॥

परसिवतरणिकिरण-द्ढपातविकासिअ हिअअ कमलए। सरहस्स फ़रिअ णिअ अइसुन्दरपरिमलबोहकरमए ॥ ३ ॥

क्ष इयमत्र छाया यथा यथा यस्य यदा एव प्रस्फुरति अध्यवसायः। तथा तथा तस्य तदा एव ताहशो भवति प्रभावः ॥ १ ॥

> अहं मलिनः अहं पशुः अहं वाथ सकलभावपटलव्यतिरिक्तः। इति इढनिश्चयनिजलिसहद्ये स्फुरति नाम कथं यस्य परतश्वम् ॥ २ ॥

परिवावतरणिकिरण-दृढपातविकासितहृद्यकमले। सरहस्यस्फुरितनिज-अतिसुन्दरपरिमलबोधक्रमे ॥ ३ ॥ हतं सिवणाहु निहिल जअ-तत्त सुनिब्भरओति विरुरी। फुरइ विमरिसभमरि पपलाअ णिअ लच्छि विभइरी॥ ४॥

(छाया) अहं शिवनाथो निखिलजन-तत्त्वसुनिर्भर इति विरावं कुर्वेन् । स्फुरति विमर्श्वभगरः प्रकाशनिजलक्ष्यं विभर्ति ॥ ४ ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे शाक्तोपाय-प्रकाशनं नाम चतुर्थमाह्निकम् ॥ ४ ॥

# अथ पञ्चममाह्निकम्।

# अथाणवोपायः ।

तत्र यदा विकल्पः स्वयमेव संस्कारम् आत्मनि उपायान्तरनिरपेक्षतयैव कर्तुं प्रभ-वति, तदा असौ पाशवव्यापारात् प्रच्युतः शुद्धविद्यानुमहेण परमेशशक्तिरूपताम् आपन्न उपायतया अवलम्ब्यमानः शाक्तं ज्ञानम् आविभीवयति । तदेतीच निर्णीतम् अनन्तर एव आह्निके । यदा तु उपायान्तरम् असौ खसंस्कारार्थं विकल्पोऽपेक्षते, तदा बुद्धिप्राण-देहघटादिकान् परिमितरूपान् उपायत्वेन गृह्णन् अणुत्वं प्राप्त आणवं ज्ञानम् आविर्भा-वयति, तत्र बुद्धिः ध्यानात्मिका, प्राणः स्थूलः सूक्ष्मश्च, आद्य उचारणात्मा, उचारणं च नाम पश्च प्राणाचा वृत्तयः, सूक्ष्मस्तु वर्णश-ब्दवाच्यो वक्ष्यते, देहः संनिवेशविशेषात्मा

१ शाक्तोपायज्ञानम्।

पं० ३ क॰ पु० व्यापारलात् इति पाठः।

करणशब्दवाच्यः, घटादयो बाह्याः कुम्भ-स्थण्डिललिङ्गपूजाद्युपायतया कीर्तयिष्यमा-णाः । तत्र ध्यानं तावत् इह उचितम् उपदे-क्ष्यामः, यत् एतत् स्त्रकाशं सर्वतत्त्वान्त-र्भूतं परं तत्त्वम् उक्तं, तदेव निजहृदयबोधे ध्यात्वा, तत्र प्रमातृप्रमाणप्रमेयरूपस्य वहूय-र्कसोमत्रितयस्य संघद्टं ध्यायेत् यावत् असौ महाभैरवाग्निः ध्यानवातसमिद्धाकारः संपैद्यते, तस्य प्राक्तनशक्तिज्वालाद्वादशकपरिवृतस्य चक्रात्मनः चञ्चरादीनाम् अन्यतमसुषिरदारेण निःस्टतस्य बाह्ये याह्यात्मनि विश्रान्तं चिन्त-येत्, तेन च विश्रान्तेन प्रथमं तहाहां सोम-रूपतया सृष्टिक्रमेण प्रपूरितं, ततः अर्करूप-तया स्थित्या अवभासितं, ततोऽपि संहारवहि-रूपतया विलापितं, ततः अनुत्तरात्मताम् आपादितं ध्यायेत् । एवं तच्चकं समस्तबाह्य-वस्त्वभेदपरिपूर्णं संपद्यते । ततो वासनाशेषा-

२ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;तज्ज्ञानारणिसंक्षोभान्महाभैरवहव्यभुक् । हृद्याख्ये महाकुण्डे जाज्वलन् स्कीततां वजेत् ॥'

नपि भावान् तेन चक्रेण इत्थं कृतान् ध्यायेत्। एवम् अस्य अनवरतं ध्यायिनः स्वसंविन्मा-त्रपरमार्थान् सृष्टिस्थितिसंहारप्रवर्न्धान् सृष्ट्या-दिखातभ्रपरमार्थत्वं च खसंविदो निश्चिन्वतः सद्य एव भैरवीभावः । अभ्यासात् तु सर्वे-प्सितसिद्ध्यादयोऽपि।

खप्रकाशं समस्तात्मतत्त्वं मात्रादिकं त्रयम्। अन्तःकुत्य स्थितं ध्यायेद्वृद्यानन्द्धामनि ॥

तद्द्वाद्शमहाशक्तिरिश्मचकेश्वरं विश्रम्। व्योमभिर्निःसरद्वाह्ये ध्यायेत्सृष्ट्यादिभावकम् ॥

तद्यस्तसर्ववाद्यान्तर्भावमण्डलमात्मनि । विश्राम्यन्भावयेद्योगी स्वादेवं स्वात्मनः प्रथा ॥

# इति संग्रहश्लोकाः । इति ध्यानम् ।

३ अनुत्तरात्मरूपानित्यर्थः । यदि कस्यचिद्वावस्य वासना शिष्यते तर्हि सापि नश्यतीति तात्पर्यम् ।

४ प्रमाता हि प्रथममवभाखमानतयार्थं सृजति, ततः कंचित कालमनुरज्यन स्थापयति, पश्चात् ज्ञातोऽयमर्थं इति विसृशन्नपसंहरति अनन्तरमलं-प्रासयुत्तया पूर्णतापादनेन चिद्रियसाद्वावमापादयति ।

५ व्योमभिश्रक्षरादिसुषिरैः।

पं ० १ क ० पु ० इत्थं तत्त्वानिति पाठः । पं० २ क० पु० ध्यानवातप्रबोधिते इति पाठान्तरं च।

#### अथ उचारः।

तत्र प्राणम् उचिचारियषुः पूर्वं हृद्य एव श्रुन्ये विश्राम्यति, ततो बाह्ये प्राणोदयात्, ततोऽपि बाह्यं प्रति अपानचन्द्रापूरणेन सर्वा-रमतां पर्यति, ततः अन्यनिराकाङ्को भवति, ततः समानोदयात् संघट्टविश्रानितम् अनुभ-वति, तत उदानवह्रयुदये मातृमेयादिकंछना यसते । तद्यासकवहिप्रशमे व्यानोद्ये सर्वा-वच्छेदवन्ध्यैः स्फुरति । एवं श्रून्यात् प्रभृति व्यानान्तं या एता विश्रान्तयः ता एव निजानन्दो, निरानन्दः, परानन्दो, ब्रह्मानन्दो, महानन्दः, चिदानन्द इति षद्र आनन्दभू-मय उपदिष्टीः, यासाम् एकः अनुसंधाता

६ अश्चन्यं शून्यमित्युक्तनीत्या निरूपिते शून्ये।

७ 'प्राक् संवित्प्राणे परिणता' इत्युक्तलक्षणात्।

८ अपान एवाप्यायनकारित्वाचन्द्रः तेन कृतं पूरणं नैराकाङ्क्षयम्, तद्दशायां हि प्रमातृगताः प्रमेयांशाः कोडीभूय तिष्ठन्ति ।

९ सर्वार्थानामन्योन्यमेलनरूपाम् ।

१० प्राणापानादीनां कलना 'पदशतानि दिवारात्रौ सहस्राण्येकविं-शतिः' इत्युक्त्या निरूपितस्वरूपा ।

११ व्यापकतया सर्वावच्छेदवनध्यत्वम् ।

१२ निजानन्दो मातृभूमिगः, निरानन्दः प्रमातृपदान्निष्कान्तः, परा-नन्दो बहिर्मुखरवात् परेण प्रमेयेण कृतः, ब्रह्मानन्दो नीलसुखादिसर्वा-

उद्यास्तमयविहीनः अन्तर्विश्रान्तिपरमार्थ-रूपो जगद्वीनैन्दः। तत् एतासु उचारभूमिषु प्रत्येकं क्यादिशः सर्वशो वा विश्राम्य अन्यत् तद्देहप्राणादिव्यतिरिक्तं विश्रान्तितत्त्वम् आसा-दयति । तदेव सृष्टिसंहारबीजोचारणरहस्यम् अनुसंदधत् विकल्पं संस्कुर्यात्, आसु च विश्रान्तिषु प्रत्येकं पञ्च अवस्था भवन्ति प्रवे-

र्थस्वीकाराद्वंहकत्वेन ब्रह्मरूपः, महानन्दः प्राणादिश्लोभपरिहारेण महत्त्व-विशिष्टः, चिदानन्दः सर्वमयत्वेऽपि तदुत्तीर्णत्वाचिद्रूपः । तथाहि श्रीतचालोके

> 'निजानन्दः प्रमात्रंशमात्रनिष्ठानिबन्धनः। शून्यतामात्रविश्रान्तेर्निरानन्दात्मका स्थितिः॥ प्रमेयपदविश्रान्तेः परानन्दोऽप्युदेखलम् । अनन्तमेयसंघटपूर्णे मेये तु सर्वतः॥ प्रमाणाचर्वणायोगान्महानन्दु इति स्थितिः। समस्तमेयौघकलाकलनामासकोविदः॥ यदा विश्रान्तिमभ्येति निरुपाधिसुनिर्भराम् । तदा खलु चिदानन्दो यो जडानुपबृंहितः॥ न च यत्र स्थितिः कापि विभक्ता जडरूपिणी। यत्र कोऽपि व्यवच्छेदो नास्ति यहिश्वतः स्फरत्॥ यदनाहृतसंवित्तिपरमामृतबृहितम् । तदेव जगदानन्द्धामास्माकं गुरुर्जगौ ॥'

इति ।

१३ जगता निजानन्दादिरूपेण इति तृतीयाकर्मधारयेण योज्यम् ।

शतारतम्यात् । तत्र प्राँगानन्दः पूर्णतांशस्प-शीत्, तत उद्भवः क्षणं निःशरीरतायां रूढेः, ततः कम्पः खबलाकान्तौ देहतादा-त्म्यशिथिल्यात्, ततो निद्रा बहिर्मुखर्त्वंविल-यात् । इत्थम् अनात्मनि आत्मभावे लीने खात्मनः सर्वमयत्वात् आत्मनि अनात्मभावो विलीयते इति, अतो प्रूंणिः महाव्यास्यु-द्यात् । ता एता जायदादिभूमयः तुर्याती-तान्ताः । एताश्च भूमयः त्रिकोणकन्दहृत्तालु-ध्वंकुण्डलिनीचक्रप्रवेशे भवन्ति । एवम् उच्चा-रविश्रान्तौ यत् परं स्पन्दनं गलिताशेषवेद्यं,

'अत्र भावनया देहगतोपायैः परे पथि। विविक्षोः पूर्णतास्पर्शात् प्रागानन्दः प्रजायते॥'

इति । उद्भवः अधस्तनदशाविशेषात् परधामाधिरोहात्मा, निःशरीर-तायां रूढेः देहाहंभावाभावे दार्ख्यात्, कम्पः तहार्द्धयागः, स्वबलसा-हन्तावीर्यस्येति ।

१५ बाह्यवृत्त्युपरमात्।

१६ दशावस्थान्युदासो घूणिः। तथा च 'ततः सत्यपदे रूढो विश्वात्मत्वेन संविदम्। संविदा घूणेते घूणिर्महाव्याप्तिर्यतः स्मृता॥'

इति।

१४ प्रागानन्दः चमत्कारविशेषः, तथा च

पं॰ १० क॰ पु॰ उचार्यविश्रान्ताविति पाठः।

यच उन्मिषद्वेद्यं, यच उन्मिषितवेद्यं, तदेव लिङ्गत्रयम् इति वक्ष्यामः खावसरे। परं चात्र लिङ्गं योगिनीहृदयम्। तत्र मुख्या स्पन्दन-रूपता संकोचविकासात्मतया यामलरूपतो-दयेन विसर्गकलाविश्रान्तिलाभात् इत्यलम्। अप्रकाशः अत्र अनुप्रवेशः।

पूर्व खवोधे तद् ज प्रमेये विश्रम्य मेयं परिपूरयेत । पूर्णेऽत्र विश्राम्यति मातृमेय-विभागमाश्वेव स संहरेत ॥

व्याह्याथ विश्राम्यति ता इमाः स्युः श्रून्येन साकं पडुपायभूम्यः । प्राणादयो व्याननपश्चिमास्त-छीनश्च जाग्रत्प्रभृति प्रपश्चः ॥

अभ्यासनिष्ठोऽत्र तु सृष्टिसंहृद्-विमर्श्वधामन्यचिरेण रोहेत्।

# इति आन्तरश्लोकाः । इति उच्चारणम् ।

पं ० ५ क ॰ पु ० विसर्गविश्रान्तीति 'कला' पदहीनः पाठः । पं ० १६ क ॰ पु ० विसर्गधामेति पाठः ।

# अथ सूक्ष्मप्राणात्मा वर्णः ।

अस्मिन् एव उच्चारे स्फुरन् अव्यक्तानुकु-तिप्रायो ध्वनिः वैंणीः, तस्य सृष्टिसंहारबीजे मुख्यं रूपं, तद्भ्यासात् परसंवित्तिलाभः, तथाहि - कादौ मान्ते साच्के अनच्के वा अन्त-रुचीरिते स्मृते वा समविशिष्टः संवित्स्पन्द-स्पर्शः समयानपेक्षित्वात् परिपूर्णः, समर्थापे-क्षिणोऽपि शब्दाः तद्रथभावका मनोराज्या-दिवत्, अनुत्तरसंवित्स्पर्शात् एकीकृतहृत्क-ण्ठोष्टो द्वादशान्तद्वयं हृद्यं च एकीकुर्यात् इति वर्णरहस्यम् । अन्तःस्फुरद्विमर्शानन्तरस-

'उक्तो य एष उचारस्तत्र योऽसौ स्फरन् स्थितः। अव्यक्तानुकृतिप्रायो ध्वनिर्वर्णः स कथ्यते ॥'

इति । सर्ववर्णाविभागस्यभावत्वादस्यक्तः, एवंविधो वर्णः क्रोपलभ्यते इत्याशक्चाह तस्येति।

१८ उचारिते प्राणोपारोहेण, स्मृते बुद्धपारोहेण ।

१९ उत्तमवृद्धादिना कल्पित इदमस्याभिधेयमिति समयः, तद्वन्तो घटादयः शब्दाः तत्र संविद्यर्थं साक्षात्कुर्वन्ति यथा मनोरथादिषु कान्ता-दिशब्दाः कामशोकादिना निविडतरं भाव्यमाना असंनिहितमपि ख्यादि-भावं साक्षात् कुर्वन्ति ।

१७ यदुक्तम्

पं १ क पु ० सूक्ष्मप्राणात्मवर्णा इति पाठः ।

# मुद्भृतं सितपीताचान्तरं वर्णम् उद्घाव्यमानं संविदम् अनुभावयति इति केचित्।

वैं। च्यविरहेण संवित्स्पन्दादिनद्वर्कगतिनिरोधाभ्यें।म् ।
यस्य तु समसंप्रवेशात्
पूर्णी चिद्धीजपिण्डवर्णविधौ ॥

इति आन्तरश्लोकः । इति वर्णविधिः । करणं तु मुद्राप्रकाशने वक्ष्यामः ।

विकल्पः कस्यापि स्वयमनुपयन्पूर्णमयते । स्रुपायात्संस्कारं त्रजति स उपायोऽत्र बहुधा । धियि प्राणे देहे तदनु बहिरित्याणवतया स निर्णीतो नैषां परफलविधौ कापि हि भिदे ॥

२० वाच्यविरहेणेति व्यतिरिक्तवाच्याभावात्।

२१ बहिःप्रसृत्यन्तर्भुखिवश्रान्तिभ्याम्।

२२ पूर्णा इति अनन्योन्मुखत्वान्निराकाङ्का ।

२३ कस्यापि शक्तिपातवतः, पूर्णमयतामित्यत्र-करोतीति शेषः, उपा-यात्-शाक्तात् ।

२४ तथा चोक्तं मालिनीविजये

पं ॰ १ ग ॰ पु ॰ तद्भाव्यमानमिति पाठः ।

पं० ५ ख॰ पु॰ निजधामसंप्रवेशात् इति पाठः।

सुण्णउ रविससि दहन सउ उम्सउ एहु सवीरु। उहि अच्छन्तउ परमपट पावइ अचिरे वीरु॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचायिवरिचिते तन्नसारे आणव-प्रकाशनं नाम पञ्चममाह्निकम् ॥

'उचारकरणध्यानवर्णस्थानविकल्पनैः । यो भवेत्स समावेशः सम्यगाणव उच्यते ॥'

इति । ननु चोपायवैचित्र्यादुपेयवैचित्र्यमिप स्यादेव कारणवैचित्र्ये कार्य-वैचित्र्यविदिति न परतस्वलाभ एव सर्वेषां साध्य इत्याह 'नैषां परफल् विधो' इति, यदि च एवं कथं तिहैं उपायवैचित्र्यम्? शक्तिपातवैचि-त्र्यात् इति ब्रूमः यथा शक्तिपातवैचित्र्यात् शांभवशाक्ताणवानां वैचित्र्यं तथा इहापि इत्यर्थः ।

#### अथ पष्टमाह्निकम्।

#### अथ बाह्यविधिः।

स एव स्थानप्रकल्पनैशब्देन उक्तः, तत्र त्रिधा स्थानं – प्राणवायुः शरीरं बाह्यं च, तत्र प्राणे तावत् विधिः, सर्वः असौ वक्ष्यमाणः अध्वा प्राणस्थः कल्यते, तस्य क्रमाक्रमकल-नैवं कालः, सं च परमेश्वर एव अन्तर्भाति,

१ उचारकरणेत्यत्र।

२ प्राण इति सामान्यस्पन्दनात्मिन विशिष्टे पुनर्वाचकरूपश्चिविध एव, यदुक्तम् ।

> 'पड्विधादध्वनः प्राच्यं यदेतित्रितयं पुनः। एप एव स कालाध्वा प्राणे स्पष्टं प्रतिष्ठितः॥'

इति।

३ सर्वः-षड्विधः।

४ प्राणे-सामान्यस्पन्दात्मिन ।

५ क्रमेणाक्रमेण च कलना भावानां परिच्छित्तिः सैव कालः, तत्र क्रमेण कार्यकारणादौ अक्रमेण चित्रज्ञानादौ । तथा चोक्तम्

'संवित्सैव पुनः स्वात्मगर्भीकृतकमाक्रमौ। स्फुटयन्ती प्रशेहेण प्राणवृत्तिः प्रतिष्ठिता॥'

इति।

६ ननु भावाः संविद्धया एवावभासन्ते तत् कथं तद्नुषक्तस्य भाव-वर्गस्य कालयोगः स्यादित्याह 'स च' इत्यादि, यधेवं तर्हि परमेश्वरेऽि कालयोगो भवेदित्याशङ्क्याह 'तद्रासनम्' इत्यादि ।

पं० ३ क॰ पु॰ कथ्यते इति पाठः।

तद्भासनं च देवस्य काँली नाम शक्तिः, भेदेर्न तु तदाभासनं क्रमाक्रमयोः प्राणवृक्तिः । संविदेव हि प्रमेयेभ्यो विभक्तं रूपं यह्नांति, अत एव च अवच्छेदयोगात् वेद्यतां यान्ती नभैः, ततः खातत्र्यात् मेये खीकारौत्सुक्येनै निपतन्ती क्रियाशक्तिप्रधाना प्राणनारूपा जीवखभावा पञ्चभी रूपैः देहं यतः पूरैरयति,

१० यदुक्तम् ।

'संविन्मात्रं हि यच्छुद्धं प्रकाशपरमार्थकम् । तन्मेयमात्मनः प्रोज्झ्य विविक्तं भासते नभः ॥'

इति । न च 'प्राक् प्राणे संवित् परिणता' इत्युक्तिर्विरुच्चेत् झून्यता-बभासनेऽपि न कश्चिद्रपान्तरोपप्रह इति प्रागित्युक्तम् ।

११ बहिर्मुखीभावेन।

१२ यदुक्तम्

'स एव खात्मा मेथेऽस्मिन् भेदिते स्त्रीक्रियोत्सुकः । पतन् समुचरत्वेन प्राणस्पन्दोर्मिसंज्ञितः ॥' इति विश्वोत्तीर्णत्वेन विश्वमयत्वस्यावच्छेदः, विश्वरहितत्वेन संवित् श्लून्य-रूपा, पुनस्तादृशी सती विश्वस्वीकारेण प्राणरूपत्वमाप्तेति ।

१३ यदुक्तम्

७ स्वेच्छावभासितस्य प्रमातृप्रमेयाद्यात्मनो जगतस्तद्र्पतया कलने सामर्थ्यं, न पुनः स्वात्मनि कश्चित् अक्रमः क्रमो वेति, निह अमेर्दाह-शक्तियोगे स्फोटाद्याविभावस्तदाह 'काली नाम शक्तिः' इति ।

८ भेदेन बहिःप्ररूढतयेलर्थः।

९ स्वातच्यादिति शेषः।

पं॰ १ ख॰ पु॰ उद्भासनमिति पाठः।

पं॰ ७ ख॰ पु॰ प्रेरयति इति पाठान्तरोपेतः पाठः ।

ततोऽसौ चेतन इव भाति । तत्र किया-शको कालाध्वा प्राच्यभागे, उत्तरे तु मूर्ति-वैचित्रयरूपो देशाध्वा, तत्र वर्ण-मन्न-पदाध्वनः कालाध्वनि स्थितिः पर-सूक्ष्म-स्थूलरूपत्वात् । देशाध्वस्थितिस्तु तत्त्व-पुर-कलात्मना इति भविष्यति स्वावसरे। तत्र यद्यपि देहे सवा-ह्याभ्यन्तरम् ओतप्रोतरूपः प्राणः, तथापि प्रस्फुटसंवेद्यप्रयें तः असो हृद्यात्प्रभृति इति, तत एव अयं निरूपणीयः । तत्र

> 'सा प्राणवृत्तिः प्राणाचै रूपैः पञ्चभिरात्मसात् । देहं यत् कुरुते संवित्पूर्णस्तेनैष भासते ॥'

इति ।

१४ प्रयतः प्राणस्पन्दः, स च द्वेधा संवेद्योऽसंवेद्यश्च, तयोरपि स्फुटास्फुटतया द्वैविध्यम्।

१५ इदमत्र तात्पर्यम्

'हृचके तु समाख्याताः साधकानां हितावहाः। प्राणो वै चरते तासु अहोरात्रविभागशः। तथा ते कथयिष्यामि प्रविभज्य यथा स्फुटम् ।'

इति संवेद्यप्रयत्नोऽसौ, अतो यद्यपि सर्वत्र देहे वर्तते नासंवेद्ययतः, न हि स्वासंवेद्ययते किंचित्फलं, स्वेच्छया हि चरितः प्राणसत्तितिद्ध-निमित्तम् इति हृदयात्रभृत्येव विभागकल्पना ।

१६ न च अत्रैतच्छक्क्यं ?-सर्वव्यापकत्वादभेदेऽपि अस्य कथं कचित स्फुटता क्वचिद्स्फुटता इति, तत्राह प्रभुशक्तिरिति । यदुक्तम्

पं० ३ ख० पु० पदाध्वानः कालाध्वस्थितिरिति पाठः।

शक्तिः आत्मैशक्तिः यत्न इति त्रितयं प्राणे-रणे हेतुः – गुणमुख्यभावात् । तत्र हृद-यात् द्वादशान्तान्तं स्वाङ्गुलैः सर्वर्स्य पट्त्रिंश-दङ्गुलः प्राणचारः निर्गमे प्रवेशे च, स्वोचि-तबलयत्नदेहत्वात् सर्वस्य । तत्र घटिका तिथिः मासो वर्षं च वर्षसमूहात्मा, इति समस्तः कालः परिसमाप्यते । तत्र सपञ्चांशे अङ्गुले चषक इति स्थित्या घटिकोदयः, घटिका हि षष्ट्या चषकैः तस्मात् द्वासप्तत्यङ्गुला भवति ।

अथ तिथ्युद्यः । सपादमङ्गुलद्वयं तुटिः उच्यते, तासु चतस्तृषु प्रहरः, तुट्यर्धं तुट्यर्धं तत्र संध्या, एवं निर्गमे दिनं, प्रवेशे रात्रिः, इति तिथ्युदयः ।

> 'शभुशक्तिः कचिन्मुख्या यथाङ्गमरुदीरणे । आत्मशक्तिः कचित्कन्दसंकोचस्पन्दने यथा ॥ प्राणशक्तिः कचिद्धार्दप्राणचारे यथा स्फुटम् । द्वयं त्रयं वा मुख्यं स्याद्योगिनामवधानिनाम् ॥ अवधानाददृष्टांशाद्धळवन्त्वाद्येरणात् । विपर्ययोऽपि प्राणात्मशक्तीनां मुख्यतां प्रति ॥'

इति।

१७ मितप्रमातृशक्तिः।

१८ सर्वस्य ब्रह्मादेः कीटान्तस्य।

१९ यदुक्तम्

अथ मासोदयः । तत्र दिनं कृष्ण्पक्षः, रात्रिः शुक्रः, तत्र पूर्वं तुट्यर्धं अन्त्यं च तुट्यर्धं विश्रान्तिः अकार्लंकिताः, मध्यास्त् पञ्चद्श तुटय एव तिथयः, तन्त्रे प्रकाशो विश्रान्तिश्र इति एते एव दिननिशे। तत्र वेद्यमयताप्रकाशो दिनं, वेद्यस्य विचारयितरि लयो रात्रिः, ते च प्रकाशविश्रान्ती चिराचि-रवैचित्रयात् अनन्तभेदे, तत्साम्ये तु विषुवर्त् ।

> 'संवेद्यरूपशश्चरभागः संवेदकार्ककरनिकरैः। यावान्यावति पूर्णः सा हि तिथिभंग्रहैः स्फुटीभवति ॥'

इति।

२० दिनेऽपानचन्द्रस्य क्षयात् कृष्णपक्षत्वम् ।

२१ हार्दद्वादशान्तयोस्तुट्यर्थयोर्विश्रान्तिरूपत्वात्कालकलना नास्तीति।

२२ तत्र-प्रतितुटौ तिथिरूपायाम् ।

२३ यदुक्तम्

'संविद्यतिक्षणं यसाद्यकाशानन्दयोगिनी। तो क्षिप्तो यावति तया तावत्येव दिनक्षपे ॥'

इति।

२४ यदुक्तम्

'कदाचिद्वस्तुविश्रान्तिसाम्येनात्मनि चर्वणम् । वेद्यवेदकसाम्यं तत्सा रात्रिन्दिनतुस्यता ॥'

इति । प्रमादृणां वेद्यप्रहपरत्वादेस्तारतम्यात् संविदुदयः-कश्चवित्क्षणः

पं० ६ ख० पु० वेद्यसमयतेति पाठः ।

तत्र कृष्णपक्षे प्राणार्के अपानचन्द्र आप्यायिकाम् एकामेकां कलाम् अपयति, यावत्
पञ्चद्रयां तुटौ द्वादशान्तसमीपे क्षीणपृथग्भ्तकलाप्रसरः चन्द्रमाः प्राणार्क एव लीयते।
तदनन्तरं यत् तुट्यर्धं स पक्षसंधिः। तस्य च
तुट्यर्धस्य प्राच्यम् अध्मे आमावस्यं, द्वितीयं
प्रातिपदं। तत्र प्रातिपदे तस्मिन् भागे स
आमावस्यो भागो यदा कासप्रयत्नावधानादिकृतात् तिथिच्छेदात् विशति तदा तत्र प्रह-

कस्यचित्करूपः कस्यचित्रिमेपश्च स्यात् इति प्रकाशे चिराचिरवैचिन्यम् । तथैव विश्रान्तौ च

> 'वेद्ये विश्रान्तिरधिका दिनदैष्यीय कल्पते । तथैव स्वात्मविश्रान्तिवृत्तिः स्यादात्रिविस्तरः ॥'

इति।

२५ प्राणीयमर्थम् ।

२६ अपानीयम्।

२७ तस्यास्तिथेः कासवशात् द्वादशान्ते उच्छेदः, ततः

'शक्तिगभीद्धः सृष्टिस्तसाद्वृष्टिः प्रजायते ।'

इति-नीत्या निःश्वासवशादपानवाहस्य चिरेण प्रसरणात्तिथेरिधकीभावेन पूर्णतया पौर्णमास्युद्यः वृद्धिवशात् पूर्णिमाभागः प्रातिपदे भागे यदा विशति तदा धन्द्रग्रहणं, 'केतुः सूर्ये विधौ राहुः' इति नीत्या सोम-सिहतो राहुः। यदुक्तम्

'प्राणार्कमानहटघट्टितमेयचन्द्र-विद्रावितामृतरसोत्सुकितः खमाता । णम्, तत्र च वेद्यरूपसोमसहभूतो मायाप्र-मातृराहुः खभावतया विलापनाशक्तः केवलम् आच्छादनमात्रसमर्थः सूर्यगतं चान्द्रं अमृतं पिवति इति । प्रमातृप्रमाणप्रमेयत्रितयावि-भागकारित्वात् स पुण्यः कालः पारलोकिक-फलप्रदः। ततः प्रविशति प्राणे चिद्कं एकै-कया कलया अपानचन्द्रम् आपूर्यति, यावत् पञ्चदशी तुटिः पूर्णिमा, तदनन्तरं पक्षसंधिः

> स्वर्भानुरावृणुत एव रविं रसं तु पुण्ये प्रहेऽत्र रसयेत्रयघटनज्ञः ॥'

इति । तथा

'आदित्यप्रहणं चैव लोके तदुपिद्दयते। शक्तिं विश्वति प्राणे या तुटिस्तु विधीयते॥ अमावस्या तु सा ज्ञेया कृष्णपक्षे वरानने। शक्तेमध्योध्वमागे तु तुट्यर्धं यत्मकीर्तितम्॥ पक्षसंधिस्त्वसौ ज्ञेयोऽमावस्यार्धं प्रतिपदा। तिथिच्छेदेन वै तत्र सूर्यस्य प्रहणं मवेत्॥ रविविम्वान्तरे देवि चन्द्रविम्बं तदा मवेत्। तदन्तरे भवेद्राहुरमृतार्थी वरानने॥ अमृतं स्रवते चन्द्रो राहुश्च प्रसते तु तत्। पीत्वा स्रजति तिहुम्बं तदा मुक्तः स उच्यते॥'

इति।

२८ 'प्रतिपत्सा तु विज्ञेया चन्द्रश्चेककलो भवेत् ।' इत्यादिक्रमेण चन्द्रपूरणम् ।

पं० ८ ख॰ पु॰ पक्षसंधित्रहणमिति समस्तः पाटः।

यहणं च इति प्राग्वत्, एतत् तु ऐहिकेंफल-प्रदम्, इति मासोदयः।

अथ वर्षोद्यः। तत्र कृष्णपक्ष एव उत्तरा-यणं षद्सु षद्सु अङ्गुलेषु संक्राँन्तिः मकरात् मिथुनान्तं। तत्र प्रत्यङ्गुलं पञ्च तिथयः, तत्रापि दिनरात्रिविभागः, एवं प्रवेशे दक्षिणायनं, गर्भत्वम्, उद्भवेच्छा, उहुभूषुता, उद्भविष्य-त्वम्, उद्भवारम्भः, उद्भवत्ता, जन्मादिविकार-षद्कं च इति क्रमात् मकरादिषु इति। तथैव उपासा अत्र फलं समुचितं करोति। अत्र च दक्षाचाः पितामहान्ता रुद्राः शक्तयश्च द्वादशाधिपतैय, इति वर्षोदयः।

'आधानमिच्छा संयोग आनन्दो घनता स्थितिः। जन्म सत्ता परिणतिर्वृद्धिर्द्धांसः क्षयः क्रमात् ॥ माघान्मासात्समारभ्य स्थितयः परिकीर्तिताः। साधकानां सिद्धिविधौ भावानां चापि संभवः॥'

इति । उद्भवनात्मकैषणीयसंयुक्तमिच्छामात्रमुद्भवेच्छा, स्वात्मन्युच्छलत्वेन अवस्थानमुद्भवनम्।

२९ ऐहिकसृष्टिप्राधान्यात्।

३० प्राणार्कस्य।

३१ यदुक्तम्

३२ अत्र मासेषु।

३३ यदुक्तम्

पं ० ६ क ० पु ० प्रवेशो दक्षिणायनमिति पाटः ।

प्रत्यङ्गलं षष्टिः तिथय इति क्रमेण संकान्तौ वर्षम् इत्यनेन क्रमेण प्रवेशनिर्गमयोः द्वादशा-ब्दोदयः, प्रसङ्गुलं तिथीनां शतत्रयं, सपैर्ञ्जां-शेऽङ्गले वर्षं, यत्र प्राक् चषकम् उक्तम् इति गणनया संक्रान्तौ पश्च वर्षाणि, इति अनया परिपाट्या एकस्मिन् प्राणनिर्गमप्रवेशकाले षष्ट्रबद्दोद्यः, अत्र एकविंशतिसहस्राणि षद् शतानि इति तिथीनां संख्या । तावैती एव अहोरात्रे प्राणसंख्या, इति न षष्ट्यब्दो-दयात् अधिकं परीक्ष्यते आनन्त्यात् । तैर्त्रै मानुषं वर्षं देवानां तिथिः, अनेन कमेण दि-व्यानि द्वादशवर्षसहस्राणि चतुर्युगम्। चत्वारि त्रीणि द्वे एकम् इति कृतात् प्रभृति तावद्भिः

> 'दक्षश्रण्डो हरश्रण्डी प्रमथो भीम-मन्मथौ। शकुनिः सुमतिर्नन्द-गोपालक-पितामहाः ॥'

इति संक्रान्तिक्रमात् पतयः।

३४ प्रसङ्गलं तिथिशतत्रये परिकल्पिते सति अङ्गलपञ्चमभागे तिथयः पष्टिर्भवन्ति, अनया परिपाट्या सपञ्चांशे अङ्गुले वर्षम् ।

३५ अन्तर्या पष्टाब्दोद्ये तिथिसंख्या तद्वहिर्दिनरात्रं प्राणचार-कल्पनम् ।

३६ बाह्यसमयकल्पनायां।

३७ पक्ष-मासायन-वर्षादिकलनाक्रमेण।

शतैः अष्टौ संध्याः । चतुर्युगानाम् एकसप्तत्या मन्वन्तरम्, मन्वन्तरैः चतुर्दशभिः ब्राह्मं दिनं, ब्रह्मदिनान्ते कालाग्निदग्धे लोर्केत्रये अन्यत्र च लोकैत्रये धूमप्रखापिते सर्वे जना वेगवद्गिप्रेरिता जनलोके प्रलयाकलीभूय तिष्ठन्ति । प्रबुद्धास्तु कूष्माण्डहाटकेशाद्या महोलोके क्रीडन्ति । ततो निशासमाप्तौ ब्राह्मी सृष्टिः । अनेन मानेन वर्षशतं ब्रह्मायुः । तत् विष्णोः दिनं तावती च रात्रिः, तस्यापि शतम् आयुः। तत् दिनं तदृध्वें रुद्रलोकप्र-भो रुद्रस्य, तावती रात्रिः, प्राग्वत् वर्षं, तच्छ-तमपि च अवधिः । तत्र रुद्रस्य तद्वसितौ शिवत्वगतिः, रुद्रस्य उक्ताधिकारावधिः, ब्रह्मा-ण्डधारकाणां तत् दिनं शतरुद्राणां, निशा तावती, तेषामपि च शतमायुः । शतरुद्रक्षये ब्रह्माण्डविनाशः। एवं जलतत्त्वात् अव्यक्ता-न्तम् एतदेव क्रमेण रुद्राणाम् आयुः। पूर्व-

३८ भूभुंवःस्वर्रक्षणे ।

स्थायुरुत्तरस्य दिनम् इति । ततश्च ब्रह्माँ रुद्राश्च अबाद्यधिकारिणः अव्यक्ते तिष्ठन्ति इति । श्रीकर्ण्ठैनाथश्च तदा संहर्ता । एषोऽ-वान्तरप्रलयः, तत्क्षये सृष्टिः। तत्र शास्त्रीन्तर-मुक्ता अपि सृज्यन्ते । यतु श्रीकण्ठनाथस्य स्तम् आयुः तत् कञ्जकवासिनां रुद्राणां दिनं, तावती रजनी, तेषां यदायुः तत् गहनेईाँ-दिनं, तावती एव क्षपा, तस्यां च समस्त-मेव मायायां विलीयते । पुनः गहनेशः सृजति । एवं यः अव्यक्तकालः तं दशिभः परार्धेः गुणियत्वा मायादिनं कथयेत्, तावती रात्रिः। स एव प्रलयः। मायाकालः परार्धश-तेन गुणित ऐर्श्वरतत्त्वे दिनम्। अत्र प्राणो जगत् सृजति, तावती रात्रिः, यत्र प्राणप्र-

३९ जलतत्त्ववासिनां यदायुस्तद्गितत्त्वस्थानां दिनम् इति क्रम एकै-कवर्षशतवृद्या।

४० बुद्धितस्वस्थः।

४१ प्रंतस्वस्थः।

४२ अवान्तरप्रलयस्य उक्तत्वात्

४३ सांख्य-वेदान्तादिशास्त्रभाषितमुक्ताः ।

४४ गहनेशस्य मायागर्भाधिकारिणः।

४५ प्राणोदये कारणकमस्य वक्ष्यमाणत्वात् ईश्वरतत्त्वमेव गर्भीकृत-विद्यातस्वमुक्तम् । यः क्रियाशक्तिप्रधानः प्राणनारूप इति पूर्वमुक्तः ।

शमः, प्राणे च ब्रह्मबिल्धाम्नि शान्तेऽपि या संवित्, तत्राप्यस्ति क्रमः। ऐश्वरे काले परा-र्धशतग्रणिते या संख्या, तत् सादाशिवं दिनं, तावती निशा, स एव महाप्रक्रयः। सदा-शिवः स्वकालपरिक्षये बिन्द्वर्धचन्द्रनिरोधिका आकम्य नादे लीयते, नादः शक्तितत्त्वे, तत् व्यापिन्यां, सा च अनाश्रिते। शक्तिकालेन परार्धकोटिगुणितेन अनाश्रितदिनं । अना-श्रितः सामनसे पदे, यत् तत् सामनस्यं साम्यं तत् ब्रह्म। असात् सामनस्यात् अक-र्दैयात् कालात् निमेषोन्मेषमात्रतया प्रोक्ताहो-पकाळप्रसरप्रविलयचक्रभ्रमोद्यः। एकं दश शतं सहस्रम् अयुतं लक्षं नियुतं कोटिः अर्बुदं वृन्दं खर्वं निखर्वं पद्मं शङ्कः समुद्रं अन्त्यं मध्यम् परार्धम् इति क्रमेण दशग्रणि-

४६ शुद्धाध्वनोऽपि संहारात्।

४७ विश्वसंहारे वृत्ते सर्वोऽणुवर्गः समनायामेव संभूय आस्ते, अना-श्रितान्तस्य विश्वसाभेदेन अवस्थानात् साम्यम् ।

४८ कलयितुमशक्यादित्यर्थः।

४९ प्रोक्तारोषकालस्य तुट्यादेः।

पं १० क० पु अकालक त्यादिति पाठान्तरं च।

पं १४ क । पु ॰ वृन्दमित्यत्र अञ्जमिति पाठान्तरं च।

तानि अष्टादश, इति गणितविधिः। एवम् असंख्याः सृष्टिप्रलयाः एकस्मिन् महासृष्टि-रूपे प्राण, सोऽपि संविदि, सा उपाधी, स चिन्मात्रे, चिन्मात्रस्यैव अयं स्पन्दो - यद्यं कालोदयो नाम । तत एव स्वप्तसंकल्पादौ वैचित्र्यम् अस्य न विरोधावहम्। एवं यथा प्राणे कालोद्यः, तथा अपानेऽपि हृदयात् मूलपीठपर्यन्तम् । यथा च हृत्कण्ठ-तालु-ल-लाट-रन्ध्र-द्वादुशान्तेषु ब्रह्म-विष्णु-रुद्रेश-सदा-शिवानाश्रिताख्यं कारणषद्भम्, तथैव अपा-नेऽपि हृत्कन्दानन्द-संकोच-विकास-द्वादशा-न्तेषु, बाल्य-यौवन-वार्धक-निधन-पुनर्भव-मु-त्त्यधिपतय एते।

अथ समाने कालोदयः। समानो हादींषु देशसु नाडीषु संचरन् समस्ते देहे साम्येन रसादीन् वाहयति । तत्र दिगष्टके संचरन्

५० 'प्राक् संवित् प्राणे परिणता' इति प्राणो महासृष्टिरूपः।

५१ अधोवऋरूपायाः शक्तेरुद्यविश्रामस्थानं द्वादशान्त इत्यर्थः।

५२ इडा-पिङ्गळा-सुपुन्ना-गान्धारी-हिस्तिजिह्वा-पूषा-यशा-अलम्बुसा-कुहः-शंखिनी इत्येवं-रूपासु ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ वैचित्र्यस्य न इति पाठान्तरं च।

तिहक्पतिचेष्टाम् इव प्रमातुः अनुकारयति। ऊर्घाधस्तु संचरन् ति सेषु नाडीषु गतागतं करोति । तत्र विषुवैदिने वाह्ये प्रभातकाले सपीदां घटिकां मध्यमार्गे वहति । ततो नवशतानि प्राणविक्षेपाणाम्, इति गणनया बहिः सार्धघटिकाद्वयं वामे दक्षिणे वामे दक्षिणे वामे इति पश्च संक्रान्तयः। ततः संक्रान्तिपश्चके वृत्ते पादोनासु चतुर्दशसु घटि-कासु अतिकान्तासु दक्षिणं शारदं विषुवन्म-ध्याहे नव प्राणशतानि । ततोऽपि दक्षिणे वामे दक्षिणे वामे दक्षिणे इति संक्रान्तिपञ्चकं, प्रत्येकं नवरातानि इत्येवं रीत्राविष, इति। एवं विषुवदिवसे तदात्री च दादश दादश संका-न्तयः। ततो दिनवृद्धिक्षयेषु संक्रान्तिवृद्धि-

५३ इडा-विङ्गला-सुपन्नासु ।

५४ मेषार्काख्ये।

५५ सार्धशतचतुष्टयप्राणचारात्मिकाम् । पष्टिचपकपरिमाणा घटिका-चपकपष्टौ प्रतिचपकं पद्गाणचारकलनया पष्ट्यधिकशतत्रयं प्राणचाराः।

५६ वृषादि-कन्यान्ताः।

५७ वृश्चिकादिकम् ।

५८ प्रत्येकं सार्धघटिकाद्वयम् । तत्र सायंसन्ध्यायां मेपसंक्रान्तिसं-ज्ञायां मध्यनाड्यां बाह्यां सपादां घटिकां समानो वहति. द्वितीया सपादा घटिका रात्रिमध्ये प्रविद्या।

क्षयः । एवम् एँकस्मिन् समानमरुति वर्षद्वयं श्वासप्रश्वासयोगाभावात् । अत्रापि द्वादशा-ब्दोदयादि पूर्ववत् । उदाने तु द्वादशान्ता-विश्वारः स्पन्दमात्रात्मनः कालस्य । अत्रापि पूर्ववत् विधिः । व्याने तु व्यापकत्वात् अक्र-मेऽपि सूक्ष्मोच्छलत्तायोगेन कालोदयः ।

अथ वर्णोदयः । तत्र अर्धप्रहरे अर्धप्रहरे वर्गोदयो विषुवति समः, वर्णस्य वर्णस्य द्वे शते पोडशाधिके प्राणानाम्, बहिः षट्टिंशत् चष-काणि इति उदयः, अयम् अर्यंतजो वर्णो-दयः। यत्तजस्तु मन्नोदयः अरघट्टघटीयन्न-वाहनवत् एकानुसंधिवलात् चित्रं मन्नोदयं दिवानिशम् अनुसंदधत् मन्नदेवतया सह ता-दात्म्यम् एति । तत्र सदोदिते प्राणैवार-

५९ न तु प्राणापानवत् द्वयरूपे।

६० एकचार एव।

६१ हृदयान्मूर्धन्यद्वादशान्तं तावत्।

६२ आन्तरे प्राणीये अर्धप्रहरे प्रतिवर्गं सार्धचतुरङ्कलोदयः । बाह्ये तु सार्धशतत्रयोदशप्राणचारात्मा वर्गोदयः ।

६३ स्वारसिकः।

६४ पदशताधिकैकविंशतिसहस्ररूपया।

पं० ४ क॰ पु० 'अत्रापि' इत्यादि वाक्यं नास्ति ।

संख्ययेव उद्यसंख्या व्याख्याता, तद्विग्रणिते तद्रधम् इत्यादिक्रमेण अष्टोत्तरशते चके द्वि-शत उदयः, इति क्रमेण स्थूलसूक्ष्मे चार-खरूपे विश्रान्तस्य, प्राणचारे क्षीणे, कालपासे वृत्ते संपूर्णम् एकमेवेदं संवेदनं चित्रशक्तिनि-भेरं भासते। कालभेद एव संवेदनभेदकः न वेद्यभेद्ः शिखरस्थज्ञानवत्, ज्ञानस्य यावान् अवस्थितिकालः स एव क्षणः, प्राणीद्ये च एकस्मिन् एकमेव ज्ञानम्, अवद्यं चैतत्, -अन्यथा विकल्पज्ञानम् एकं न किंचित् स्यात्-क्रमिकशब्दारूषितत्वात् मात्राया अपि क्रमि-कत्वात्। यदाह

६५ मन्नस्येति शेषः।

६६ नजु कालजनितो भेदो मा भूत् ज्ञेयजनितस्तु स्यात् इदं नील-ज्ञानम् इत्यादिक्रमेण, इत्याशंक्याह वेद्यभेद इति । शिखरस्थेति शिखर-स्थस हि सत्यपि गृहादिवेद्यभेदे एक एव नगरावभासः स्यात्। ज्ञान-स्येति तसात् वेद्यस्य काल एव भेदकः, स च अतिसूक्ष्मक्षणात्मा अभि-मतः येन ज्ञानस्य उत्पादानन्तरं निरोधो भवेत्। ननु सूक्ष्मस्य क्षणस्य किं लक्षणमुच्यते यावत् ज्ञानं तिष्ठति स क्षणः इति, न तु अवेद्यो निरंशः काललवक्षण इति तस्य हि निर्वक्तमशक्यत्वात्।

६७ ननु ज्ञानं कियत्कालं तिष्ठति इत्याह प्राणीद्ये चेति, प्राणस्य पूर्वोक्तनीत्या तुट्यादिकमोऽस्ति इति कथमुक्तं प्राणीद्ये एकमेव ज्ञान-मिति ?, मैवम् इत्याह-अवश्यमिति ।

पं॰ १ ख॰ पु॰ तद्विगुणिते इति पादः।

'तसादित उदात्तमर्धहस्तम्'। (पा॰ व्या॰ १-२-३२)
इति । तस्मात् स्पन्दान्तरं यावत् न उदितं
तावत् एकमेव ज्ञानं । अर्तं एव एकाशीतिपदस्मरणसमये विविधधर्मानुप्रवेशमुखेन एक
एव असौ परमेश्वरविषयो विकेटपः कालग्रासेन अविकल्पात्मा एव संपद्यते इति । एवम्
अखिलं कालाध्वानं प्राणोदय एव पश्यन्,
स्टिष्टिसंहारांश्च विचित्रान् निःसंख्यान् तत्रैव
आकलयन्, आत्मन एव पारमेश्वर्यं प्रत्यभिजानन् मुक्त एव भवति इति ।

संविद्ध्यस्थात्मनः प्राणशक्ति पश्यत्रूपं तत्रगं चातिकालम् । साकं सृष्टिस्थेमसंहारचक्रै-र्नित्योद्धको भैरवीभावमेति ॥

६८ अत इति, अनेकधर्मपरामर्शत्वेऽपि एकत्वलक्षणात् । यदुक्तम्
'तथा तथा परामर्शशक्तिचकेश्वरो विभुः ।
स्थूलैकाशीतिपद्जपरामर्शैर्विभाव्यते ॥
तत एव परामर्शी यावस्थेव समाप्यते ।
तावक्तत्पद्मुक्तं नो सुप्तिङ्गियमयब्रितम् ॥'

इति । ६९ विकल्पः–शुद्धविद्यारूपः ।

\*सअल प्रआस रूउ संवेअण, फन्दतरङ्गकलण तहु पाणुर । पाणब्भन्तरम्मि परिणिद्वउ, सअलउ कालपसरु परिआणु ॥

जह उछसइ जह विण्णिरुज्जइ, पवनसत्ति तह एहु महेसरु। सिहिपलअं दसइ ज णिमज्जइ, सो अत्ता णउ चित्तहसाअरु॥

इति श्रीमदिमिनवगुप्ताचार्यविरिचते तन्नसारे कालाध्वप्रकाशनं नाम पष्टमाहिकम् ॥ ६ ॥

\*अत्रेयं छाया

सकलप्रकाशरूपसंवेदनस्पन्दतरङ्गकलना तस्य प्राणः ।
प्राणाभ्यन्तरे परिनिष्ठितं
सकलं कालप्रसरं परिज्ञाय ॥

यथोछसति यथा विनिवर्तते पवनशक्तिस्त्रथेष महेश्वरः । सृष्टिप्ररुयं दर्शियत्वा च निमज्जयति स आत्मा नित्यचित्तत्त्वसागरः ॥

### अथ सप्तममाह्निकम्।

#### अथ देशाध्वा।

तंत्र समस्त एव अयं मूर्तिवैचित्र्याभास-नशक्तिजो देशाध्वा संविदि विश्रान्तः, तद्वाँ-रेण श्रून्ये बुद्धौ प्राणे नाडीचक्रानुचक्रेषु बहिः शरीरे याविक्षक्तस्थणिडलप्रतिमादौ समस्तोऽ-ध्वा परिनिष्ठितः, तं समस्तम् अर्ध्वानं देहे विलाप्य, देहं च प्राणे, तं धियि, तां श्रून्ये, तत्संवेदने, निर्भरपरिपूर्णसंवित् संपद्यते षड्विं-शक्तत्वस्वरूपज्ञः, तदुत्तीर्णां संविदं परमिश-वरूपां पश्यन् विश्वमयीमिष संवेदयेत, अप-

इति।

४ यदुक्तम्

'पृथिवी कठिनत्वेन द्रव्यत्वेऽम्भः प्रकीर्तितम् ।' इत्यादि नीत्या समस्तोऽध्वा देहलीन इति ।

श प्राच्यभागे कालाध्वा उत्तरे तु देशाध्वा, इति कालाध्वानमुक्ता देशाध्वानं वक्तमुपक्रमते तत्रेति ।

२ पदार्थस्य स्वं रूपं मूर्तिः।

३ संविद्वारेण, तत्सृष्टे झून्यादावध्वा स्थितः । यदुक्तम् 'अध्वा समस्त एवायं चिन्मात्रे संव्यवस्थितः । यत्तत्र नहि विश्रान्तं तन्नभःकुसुमायते ॥'

रथा वेद्यभागमेव कंचित् परत्वेन गृह्णीयात् मा-यागर्भाधिकारिणं विष्णुब्रह्मादिकं वा, तस्मात् अवद्यं प्रक्रियाज्ञानपरेण भवितव्यम् । तदुक्तं

'न प्रक्रियापरं ज्ञानम् '………।'

इति । तत्र पृथिवीतत्त्वं शतकोटिप्रविस्तीणं ब्रह्माण्डगोलकरूपम् । तस्य अन्तः कालाग्नि-र्नरकाः पातालानि पृथिवी खर्गां याबद्वह्मलोक इति । ब्रह्माण्डबाह्ये रुद्राणां शतं । न च ब्रह्माण्डानां संख्या विद्यते । ततो धरातत्त्वात् दशगुणं जलतत्त्वं । तत उत्तरोत्तरं दशगुणम् अहंकारान्तं । तद्यथा जलं तेजो वायुर्नभः तन्मात्रपञ्चकाक्षेकादशगर्भोऽहंकारश्चेति । अहं-कारात् शतगुणं बुद्धितत्त्वं । ततः सहस्रधा

५ ब्रह्मणः संबन्धि अण्डं 'वस्तुपिण्डोऽण्डमुच्यते' इति निरुक्तस्थित्या वस्तूनां तन्वक्षादीनां पिण्डः समूहोऽण्डं तदेव गोलकं च।

<sup>&#</sup>x27;प्रथमं काञ्चनं प्रोक्तं रोक्मं चैव द्वितीयकम् । ताम्रं च लोहजं चैव क्रमादेव व्यवस्थितम् ॥'

इत्येवमादीन्यण्डानि ।

६ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;आकाशावरणादूध्वमहंकाराद्धः पुनः । तन्मात्रादिमनोन्तानां पुराणि शिवशासने ॥'

प्रकृतितत्त्वं, एतावत्प्रकृत्यण्डम्। तच्च ब्रह्माण्ड-वत् असंख्यम् । प्रकृतितत्त्वात् पुरुषतत्वं च दशसहस्रधा । पुरुषात् नियतिः लक्षधा। नियतेरुत्तरोत्तरं दशलक्षधा कलातत्त्वान्तम्। तद्यथा नियतिः रागः अशुद्धविद्या कालः कला चेति । कलातत्त्वात् कोटिधा माया, एतावत् मायाण्डम् । मायातस्वात् शुद्धविद्या दशकोटिग्रणिता । विद्यातत्वात् ईश्वरतत्वं शतकोटिधा । ईश्वरतस्वात् सादाख्यं सहस्र-कोटिधा । सादाख्यात् वृन्दग्रणितं शक्तित-त्वम्, इति शक्तयण्डम्। सा शक्तिव्यीप्य यतो विश्वमध्वानम् अन्तर्बहिरास्ते तस्मात् व्यापि-नी। एवमेतानि उत्तरोत्तरम् आवरणतया वर्त-मानानि तत्त्वानि-उत्तरं व्यापकं पूर्वं व्याप्यम् इति स्थित्या वर्तन्ते । यावदशेषशक्तितत्वा-न्तोऽध्वा शिवतत्त्वेन व्याप्तः। शिवतत्त्वं पुन-रप्रमेयं सर्वाध्वोत्तीर्णं सर्वाध्वव्यापकं च। एत-त्तत्वान्तरालवर्तीनि यानि भुवनानि तत्पतय एव अत्र पृथिव्यां स्थिता इति । तेषु आय-

पं॰ ९ क॰ पु॰ सादाशिवाख्यं सहस्रकोटिया सादाशिवाख्यादिति पाठः।

तनेषु ये म्रियन्ते तेषां तत्र तत्र गतिं ते वित-रन्ति। क्रमाच अर्ध्वोध्वं प्रेरयन्ति दीक्षाक-मेण। तद्यथा-

🏂 🌎 कालाग्निः कूष्माण्डो ्राप्त्र नरकेशो हाटकोऽथ भूतलपः। त्रह्मा मुनिलोकेशो रुद्रः पञ्चाण्डमध्यगतः ॥ अधरेऽनन्तंः प्राच्याः कपालिवहचन्तनिक्रीतिबालाख्याः। लघुनिधिपतिविद्याधिप-शम्भूध्वीन्तं स वीरभद्रपतिः ॥ इति षोडशपुरमेत्त्-पार्थिवमण्डं निवृत्तिकला। लैकुलीशभारभूति-र्दिण्ड्यापाँढी च पुष्करनिमेषी ॥ प्रभाँससुरेई शाविति सिलिले प्रसात्मकाष्ट्रकं प्रोक्तम् । भैरवकेदारमहा-काला मध्यास्रजल्पाख्याः ॥ श्रीशैलहरिश्रन्द्रा-विति गुद्याष्ट्रकमिदं महसि। भीमेन्द्राद्दाः सविमल-कनखलनाखलकुरुस्थितिगयाख्याः ॥

अतिगुह्याष्ट्रकमेतन्
मरुति सतन्मात्रके साक्षे।
स्थाणुसुवर्णाख्यो किल

भद्रो गोकर्णको महालयकः॥

अविग्रक्तरुकोटी-वस्नापद इत्यदः पवित्रं खे। स्थूलस्थूलेशशङ्क-श्रुतिकालाश्राथ मण्डलभृत्।।

माकोटाण्डद्वितय-च्छगलाण्डाष्टकं त्वहङ्कारे । अन्ये त्वहङ्कारान्ता-स्तन्मात्राणीन्द्रियाणि चेत्याहुः ॥

धियि देवयोनयोऽष्टौ
प्रकृतौ योगाष्टकं किलाकृतप्रभृति ।
इति सप्ताष्टकभुवना
प्रतिष्ठितिः सलिलतस्तु मूलान्ता ॥

निर वामाद्या रुद्रा एकादश वित्कलानियतिषु स्यात्। प्रत्येकं भ्रवनद्वय-मथ काले तत्रयं निशायां स्युः॥

अष्टावष्टाविंशति-अवना विद्या नरान्निशान्तमियम् । विद्यायां पश्च स्युविद्येशाष्ट्रकमथैश्वरे तत्त्वे ॥
सादाख्ये पश्चकमिति
अष्टादशभुवनिका शान्ता ।
अध्वानमिमं सकलं
देहे प्राणेऽथ धियि महानभसि ॥
संविदि च परं पश्यन्पूर्णत्वाद्भैरवीभवति ॥

\*परमेसरसासणसुणिरूइउ सुणिविमअलअद्धाणउ । झहुज्झतिसरीरिपवणि संवेअ णिअपेक्खन्तउ पहुरइ परिउण्णु ॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचार्यविरिचते तन्त्रसारे देशाध्वप्रकाशनं नाम सप्तममाहिकम् ॥ ७ ॥

छाया \*

परमेश्वरशासनसुनिरूपितः सुविमलसकलाध्वानम् । धियि नभसि शरीरे प्राणे संविदि निरीक्ष्य पश्यति परमेशम् ॥

७ एवं सर्वेषां भुवनानां संख्या अष्टादशोत्तरं शतं, यदुक्तम् । 'एवं तु सर्वतत्त्वेषु शतमष्टादशोत्तरम् । भुवनानां परिज्ञेयं संक्षेपान्न तु विस्तरात् ॥'

## अथ अष्टममाह्निकम्।

#### अथ तत्त्वाध्वा निरूप्यते।

यदिदं विभैवात्मकं भुवनजातमुक्तं गर्भीकृतानन्तविचित्रभोक्तृभोग्यं, तत्र यदनुगतं —
महाप्रकाशरूपं तत् महासामान्यकल्पं परमशिवरूपम् । यनु कतिपयकतिपयभेदानुगतं
रूपं तत्तत्वं, यथा पृथिवी नाम धृतिकाठिन्यस्थोल्यादिरूपा कालाग्निप्रभृति-वीरभद्रान्तभुवनेशाधिष्ठितसमस्तब्रह्माण्डानुगता। तत्र एषां
तत्त्वानां कार्यकारणभावो दश्यते, स च
द्विविधः — पार्रमार्थिकः स्वष्टश्च । तत्र पारमा-

'तथाहि कालसद्नाद्वीरभद्रपुरान्तगम् । धृतिकाठिन्यगरिमाद्यवभासाद्धरात्मता ॥'

इति । तेन यथा साम्नादियोगात् दण्डमुण्डादौ गोत्वव्यपदेशस्तथा धत्या-चवभासात् कालाझ्यादेः पृथिवीत्वव्यपदेशः ।

४ पारमार्थिक इत्यस्यायं भावः - ठौकिकदृष्ट्या सृष्ट्याद्याविभावेऽपि स्वतन्त्रप्रकाशस्वरूपस्कारमयस्वादस्य विश्वस्य सृष्टाविप स्वरूपाभिन्नरूपया

१ स्वातन्त्रयस्फारात्मकम्।

२ 'नाप्रकाशः प्रकाशते' इति न्यायेन स्वातन्वयस्फारमयःवात् विश्वस्य प्रकाशान्यथानुपपस्या यत् अनुयायि रूपं भासते स एव शिव इति ।

३ यदुक्तम्।

र्थिक एतावान् कार्यकारणभावो – यदुत कर्तृस्व-भावस्य स्वतन्नस्य भगवत एवं-विधेन शिवादि-धरान्तेन वपुषा स्वरूपभिन्नेन स्वरूपविश्रा-न्तेन च प्रथनं । कल्पितस्तु कार्यकारणभावः परमेशेच्छया नियतिप्राणया निर्मितः, स च यावति यदा नियतपौर्वापर्यावभासनं सत्यपि अधिके स्वरूपानुगतम् एतावत्येव, तेन योगी-च्छातोऽपि अङ्करो बीजाद्पि, स्वप्नादौ घटा-देरपीति । त्रित्रापि च परमेश्वरस्य कर्तृत्वान-पाय इति अकल्पितोऽपि असौ पारमार्थिकः स्थित एव । पारमार्थिके हि भित्तिस्थानीये

स्थित्या स्वरूपविश्रान्तां च संहत्या स्थितत्वात् न किञ्चित् स्वरूपाति-रिक्तत्वमस्य संजातमिति न किञ्चित् काल्पनिकत्वमिति पारमार्थिकत्वम् ।

५ ननु यद्येवं तर्हि विश्वप्रतिष्ठा इयं नियमेनावभासमाना कथं तिष्ठती-स्यतः काल्पनिकः कार्यकारणभावो विश्वप्रतिष्ठायै अवश्यं कल्पनीय इस्याह सृष्ट इति, सृष्टो नियस्यवस्थापितः।

<sup>ं</sup>६ अधिक इति तेन दण्डचकादेः सत्यपि अन्वये मृदेव कारणं, तत्तुं सहकारी इति स्वरूपानुगम इति तेन कृत्तिकारोहिण्युदयादौ कार्यका-रणस्य सत्यपि पौर्वापर्यावभासे निरासः, नहि तत्र रूपान्वयः।

७ तेनेति रूपान्वयोपकृतपौर्वापर्यनियमात्मककार्यकारणताया यतोऽव-भासनं परमेशेच्छया न तु वास्तवतया।

८ ननु स्वमे घटादङ्कर इति भ्रान्तिः ?, मैवं-स्वमे प्रवोधपर्यन्तं सस्यावभासः, अत एव चोक्तं स च तावत्येवेति । यद्येवं स्वगृहसह-वर्तनम्, इत्याह तत्रापीति ।

स्थिते रूपे सर्वम् ईदम् उछिख्यमानं घटते न अन्यथा, अत एव सांमंग्र्या एव कारणत्वं युक्तं। सा हि समस्तभावसंदर्भमयी स्वतन्न-संवेदनमहिम्ना, तथा नियतनिजनिजदेशका-लभावराशिस्त्रभावा प्रत्येकं वस्तुस्वरूपनिष्पत्ति-समये तथाभूता, तथाभूताया हि अन्यथाभावो यथा यथा अधिकीभवति तथा तथा कार्यस्या-पि विजातीयत्वं तारतम्येन पुष्यति, – इत्येवं संवेदनस्वातन्त्र्यस्वभावः परमेश्वर एव विश्व-भावशारीरो घटादेनिर्माता – क्रम्भकारसंविद-

'आरम्भे भव सर्वत्र कर्म वा करणादि वा। विश्वमस्तु स्वतन्नस्तु कर्ता तत्रैकको भवान्॥

इति । तथान्यत्रापि

देशकालपदार्थानां यद्यहस्तु यथा यथा। तत्तद्रूपेण या भाति तां श्रये संविदं कलाम् ॥'

इति।

९ कल्पितकार्यकारणभावगतं मृहण्डादि।

१० समप्राणामेकप्रमातृविश्रान्तिसतत्त्वमेकं रूपं सामग्री, न पुन् र्व्यस्ताः समग्रा दण्डादयः कारणम् । यहुक्तम्

<sup>19 &#</sup>x27;दृश्यं शरीरम्' इति शिवसूत्रोक्तनीत्या विश्वभावशरीरः । ननु च कथं प्रत्यक्षदृष्टमिष वैपरीत्येन प्रतीतिगोचरतामियात् यतः कुम्भकारस्य घटकरणे कर्नृत्वं प्रत्यक्षतो दृश्यते नाप्रत्यक्षस्य शिवस्य, कुम्भकारस्य प्रत्य-क्षतो व्याप्रियमाणस्य दृष्टत्वादित्यत आह कुम्भकारसंविद इति । उक्तं च तन्नालोके ।

स्ततोऽनधिकत्वात् क्रुम्भकारशरीरस्य च भाव-राशिमध्ये निक्षेपात् कथं कुम्भकारशरीरस्य कर्त्त्वाभिमानः? इति चेत् - परमेश्वरक्वते एवा-सौ घटादिवैत् भविष्यति । तस्मात् सामग्रीवा-दोऽपि विश्वशारीरस्य संवेदेंनस्यैव कर्तृतायाम् उपोद्धलकः । मेरौ हि तत्रस्थे न भवेत् तथा-

> 'क्रम्भकारस्य या संविचकदण्डादियोजने। शिव एव हि सा यसात्संविदः का विशिष्टता ॥'

इति। तत् च शारीरेणैव क्रियाकर्ता कुम्भकारी लक्ष्यते इति शिरः पृष्ठकटि-चालनन्यायेन 'क्रम्भकारसंविद' इति असमञ्जसम् , इति खात्मनि अपरि-तुष्यन्तं प्रति पुनरप्याह कुम्भकारशरीरस्य इत्यादि, यथा भावराशौ न कस्यचित कर्नरवे विवादः तथा शरीरस्यापि जडत्वात् भावराशिसमत्वम् इति, नहि अनयोरस्तित्वे कोऽपि विशेषः - उभयोरपि परतन्नत्वात् इसलम् ।

१२ प्रतिभुव इव आधमण्याभिमानः।

१३ क्रम्भकारशरीरस्य कर्तृताभिमानो घटसदशः, अभिमानघटयोः साद्वयमित्यर्थः।

१४ व्यस्तपक्षस्तावत् दूरत एव स्थितः, नहि व्यस्ता मृचकदण्डादयः कदाचिदपि घटनिर्माणसमर्थाः, समस्ताः पुनरेकप्रमातृविश्रान्ति विना न समर्था इत्यविवादः।

१५ 'मेरी हि' इत्यत्र मेरुशब्देन देवैर्दुर्रुभावं बृहत्त्वमेकत्वं च। 'तथाविधो घटो न भवेत्' इत्यत्र तथाविधशब्देन मानुष्येस्त्याज्यत्वम-णत्वसनेकस्वं च ध्वन्यते ।

'अनन्तराक्तिधारित्वानमेहं वे घटनायकम् । ज्ञात्वा संपादितं क्षीणा किं शिवे कर्तृता ततः ॥' इसनेन मेरुकरणमपि अकिंचित्कौशलावहं शिवस्य, इसादि अन्यत्रोक्तम् विधो घटः । एवं कल्पितेऽस्मिन् कार्यत्वे शास्त्रेषु तत्त्वानां कार्यकारणभावं प्रति यत् बहुप्रकीरत्वं तद्पि संगतं, गोमयात् कीटात् योगीच्छातो मन्नादौषधात् वृश्चिकोद्यवत्। तेँत्र निजतन्त्रहशा तं किएतं द्शियामः। तत्र परमेश्वरः पञ्चभिः शक्तिभिः निर्भरं इत्युक्तम्, स खातत्र्यात् शक्तिं तां तां भुक्यतया प्रकट-

> 'खगोलमध्यचारी यः सविता विश्वरूपधृत्। तस्य सत्तां स्वेच्छयैव कुर्वती कर्तृता शिवे ॥'

इत्यादि ।

'अत एव तथाभानपरमार्थतया स्थिते:। 98 कार्यकारणभावोऽस्य लोके शास्त्रे च कथ्यते॥ मायातोऽव्यक्तकलयोरिति रौरवसंग्रहे। श्रीपूर्वे तु कलातत्त्वादव्यक्तमिति कथ्यते ॥'

इत्यादि बहुप्रकारत्वम् ।

१७ एवं बहुप्रकारतायां कस्य न्यायत्वम्, बहुप्रकारत्वे हि सुकटकः क्षोभन्यायेन अलं परवादिनराकरणेन इति महान् व्यामोहः संपन्नः इति, तन्निराकर्तुमाह तत्रेत्यादिना । निजतन्नदशा-पूर्वशास्त्रदशा ।

१८ निर्भर:-परिपूर्णः । यदुक्तम् 'शिवशक्तिसदाशिवतामीश्वरविद्यामयीं च तस्वद्शाम् । शक्तीनां पञ्चानां विभक्तभावेन भासयति ॥'

इति ।

१९ सर्वत्र हि पञ्चशक्तिसंभव इति मुख्यत्वमेकस्याः, अपरासां गौणत्वं न तु असंभव एव।

पं १ क पु एवं हि विकल्पते इति पाठः ।

पं० २ ख० पु० कारणभावत्वं प्रति इति पाठः ।

यन् पर्श्वेधा तिष्ठति। चित्प्राधान्ये शिवतत्त्वम्, आनन्दप्राधान्ये शक्तितत्त्वम्, इच्छाप्राधान्ये सदाशिवतत्त्वम्—इच्छाया हि ज्ञान-क्रिययोः साम्यरूपाभ्युपगमात्मकत्वात्, ज्ञानशक्तिप्राधान्ये ईश्वरतत्त्वम्, क्रियाशक्तिप्राधान्ये विद्यौ-तत्त्वम् इति।अत्र च तत्त्वेश्वराः शिव-शक्ति-सदा-शिवेश्वरानन्ताः — ब्रह्मेव निर्वेत्तौ,एषां सामान्य-रूपाणां विशेषा अनुगतिविषयाः पश्च, तद्यथा—

२० इह खलु चिन्मात्रस्वभावः पर एव शिवः, पूर्णत्वात् निराशंसोऽपि स्वस्वात्र व्यवस्यात् वहिरु लिल्लासिया परानन्द चमत्कारतारतम्येन प्रथममहिमिति परामश्रेष्ठपतया शिक्तदशामधिशयानः प्रस्फुरेत्, अनन्तरमहिमिदिमिति च परामश्रेद्धयात्मतामवभासयेत् तत्र च शुद्धचिन्मात्राधिकरण एव अहमित्यंशे यदा परमेश्वर इदमंशमु लासयित तदा तस्योन्मीलितमात्रचित्रकल्पभावराशिविषयत्वेन अस्फुटत्वादिच्छाप्रधानं सदाशिवतस्वम् अहमिदिमिति, भावराशो स्फुटीभूते तद्धिकरण एव इदमंशे यदाहमंशं निषिञ्चति तदा ज्ञानशक्तिप्रधानमीश्वरतस्वम् इदमहिता, प्ररूढभेदभावराशिगतेदमंशस्कुरणे तु चिन्मात्रगतत्वेन अहमंशो यदा समु लिसित भेदाद्वैतवादिनामिव ईश्वरस्य यः समध्ततुलापुटन्यायेन अहमिदिमिति परामर्शः तिक्कियाशक्तिप्रधानं विद्यातस्विमिति पञ्चधा विभागः।

२१ इयरपर्यन्तं शिवाद्यवस्थाभेदेऽपि स्वस्वरूपस्य अखण्डनिराशंसस्य-भावत्वात् न कश्चिदवस्थाभेदः मायोपरि वर्तमानत्वात् तुर्यरूपत्वात् इति स्वातत्र्यरुक्षणमेव तत्त्वपञ्चकम् ।

२२ निवृत्तौ-वक्ष्यमाणायां निवृत्तिकळायाम् । नन्वनेकत्र एकरूपा-नुगमस्तत्वमित्युक्तम् तथा चात्र कथमित्याह एषामिति ।

शाम्भवाः शाक्ताः मन्नमहेश्वराः मन्नेश्वराः मन्ना, – इति शुद्धोध्वा । इयति साक्षात् शिवः कर्ता, अशुद्धं पुनरध्वानमनन्तापरनामाघो-रेशः खजति, ईश्वरेच्छावशेन प्रक्षुच्धभोगँछो-लिकानामणूनां भोगसिद्ध्यथम् । तत्रं लोलि-कोऽपूर्णम्मन्यतारूपः परिस्पन्दः अकर्मकमभि-लाषमात्रमेव भविष्यद्वच्छेद्योग्यतेति न मलः पुंसस्तत्त्वान्तरम् । रागतत्त्वं तु कर्मावच्छि-न्नोऽभिलाषः । कॅर्म तु तत्र कर्ममात्रं, बुद्धि-धर्मस्तु रागः कॅर्मभेद्चित्र इति विभागो

'तत्रापि कार्ममेवैकं मुख्यं संसारकारणम् ।' इति सर्वत्र कार्ममेव संसारकारणमुक्तम् इह पुनः केयं छोलिका इत्यत आह तन्नेत्यादि ।

२३ मायाप्रभृतिकम्।

२४ 'क्षोभस्य लोलिकाख्यस्य सहकारितया स्फुटम् । तिष्ठासा योग्यतौन्मुख्यमीश्वरेच्छावशाच तत् ॥' इति कार्ममलस्य सहकारितायामुन्मुखतैव भोगलोलिका। २५ ननु

२६ कियारूपःवाभावात् अकर्मकमिच्छामात्रं, प्रतिनियतविषयाभा-वात् भविष्यद्वच्छेदः, अत एव न मलस्तत्त्वान्तरम् । साक्षाद्वच्छेदाधा-यकःवाभावेन नहि एतत् किंचिद्रस्तु अपि तु पूर्णस्वरूपाख्यातिमात्र-मिसर्थः ।

२७ किंचिन्मे भूयादिति सामान्यरूपम् । २८ बुभुक्षा-पिपासादिविशेषरूपेण चित्र इति ।

वक्ष्यते। सोऽयं मलः परमेश्वरस्य स्वातमप्र-च्छादनेच्छातः नान्यत् किंचित्, वस्त्विप च तैंत्—परमेश्वरेच्छात्मनेव धैरादेरिप वस्तुत्वात्। स चै मलो विज्ञानकेवले विद्यमानो ध्वंसो-न्मुख इति न स्वकार्यं कर्म आप्याययति। प्रलयकेवलस्य तु जृम्भमाण एव आस्त इति मलोपोद्दलितं कर्म संसारवैचित्र्यभोगे निमि-त्तम्—इति तद्भोगवासनानुविद्धानामणूनां भो-गसिद्धये श्रीमान् अघोरेशः स्वजित इति युक्त-मुक्तं, मलस्य च प्रक्षोभ ईश्वरेच्छाँबलादेव

'स पुनः शांभवेच्छातः शिवाभेदं परामृशन् । क्रमान्मन्नेशतावेद्यरूपो याति शिवात्मताम् ॥'

इत्युक्तत्वात् कथं विज्ञानकेवलस्यापि मलोऽस्तीत्याशङ्काह स चेति । ३३ तेन वस्तुसामर्थ्यपक्षनिरासः । एतदेवोपोद्वलयति जडेत्यादि ।

२९ नतु स्वतन्नो बोध एव परमार्थ इति सिद्धान्तः, तदितिरिक्तः कुतो मलो नाम वस्तुतामियादित्याशङ्काह सोऽयमिति।

३० प्रच्छादनात्मरूपत्वात्।

३१ परप्रकाशाव्यतिरिक्तत्वेऽपि यथा धरादिरूपत्वं तथा मलोऽपीत्यर्थः। ३२ ननु

पं० ३ ख० पु० परमेश्वरेच्छात्मन एव धरादेरिति पाठः ।

पं॰ ४ ग॰ पु॰ मलस्तेषां विद्यमान इति पाठः।

पं॰ ६ ख॰ पु॰ इति तेषां मलोद्गलितामिति, ग॰ पु॰ इति तेषां विज्ञा-नकेबले इति च पाठः।

पं० ९ क॰ पु॰ युक्तम् उक्तमलस्येति पाठः।

जडस्य स्वतः कुत्रचिद्पि असामर्थ्यात् । अणु-नींमें किल चिदचिद्रपावभास एव, तस्य चिद्रूपमेश्वर्यमेव, अचिद्रूपतेव मलः, तस्य च सृजतः परमेश्वरेच्छामयं तत एव च नित्यं स्रक्ष्यमाणवस्तुगतस्य रूपस्य जैंडतयाभासयि-ष्यमाणत्वात् जडं सकलकार्यव्यापनादिरूप-त्वाच व्योपैंकं मायाख्यं तत्त्वम् उपादानका-रणं, तद्वभासकारिणी च परमेश्वरस्य माया

यदुक्तं

'न जडश्चिद्धिष्टानं विना कापि क्षमो यतः।'

इति।

३४ ननु च अलमत्र पराद्वयकथनेन, यतो व्यतिरिक्तानेव अणून्प्रति मलमीश्वरो नियुक्ष्यात् इत्याक्षेपमाशङ्क्याह अणुरित्यादि तेन चिद्रप-त्वान्महेश्वर एव प्रकाशात्मा अणुनीम, अचिद्र्यतेव स्वस्वातत्र्यात् गृहीत-मलरूपता। यथोक्तम्।

'शिव एव गृहीतपशुभावः।'

इति।

३५ माशब्दवाच्याहिनाशरूपान्निवेधाद्याता इति मायाशब्दार्थान-गमात्।

३६ ततश्च मीयते हेयतया परिच्छिद्यते योगिभिरिति।

३७ सर्वत्र मातीति सूक्ष्मत्वाद्यापकम्।

३८ निखिलजगदुङ्घासनक्रीडाशालिनः परमेश्वरस्य भेदावभासने स्वातत्रयं, ततश्च अपूर्णताप्रथनेन मीनाति हिनस्ति इति मायाशक्तिरुच्यते ।

पं ० ५ क ० पु ० इष्यमाणवस्तुगतस्यार्थस्य जडतयेति पाठः ।

नाम शक्तिस्ततोऽन्येवै । एवं कलादितत्वानां धरान्तानामपि द्वेरूप्यं निरूप्यम्। अत्र च द्रैरूप्ये प्रमाणमपि आहुरभिनवगुप्तगुरवः। यत् संकल्पे भाति तत्पृथग्भूतं बहिरपि अस्ति स्फु-टेन वपुषा घँटं इव । तथा च मायाकलादि-खर्पुँष्पादेरपि एषेव वर्तनी इति केवलान्वयी हेतुः। अनेन च मायाकलाप्रकृतिबुद्ध्यादिविषयं साक्षात्काररूपं ज्ञानं ये भजनते तेऽपि सिद्धाः

३९ ननु च यदि नाम मायाशक्तिर्देवस्याव्यभिचारिणीत्युपगतम् तत्कथमसौ भेदनिरूपणं तत्त्वभावमियात्, अत्रोच्यते यथा पारमेश्वर्य एव शक्तयः कलाद्या अपि तस्वव्यपदेशभाजस्तथा मायापि, तथा चोक्तम्।

> 'निरुद्धशक्तेर्या किंचित्कर्तृतोद्वलनात्मिका। नाथस्य शक्तिः साधस्तात्पुंसः क्षेप्त्री कलोच्यते ॥ यथा च माया देवस्य शक्तिरभ्येति भेदिनम् । तत्त्वभावं तथान्योऽपि कलादिस्तत्त्वविस्तरः ॥'

इति ।

४० तेनायमत्र प्रयोगः - तन्मात्रादि तत्त्वजातं बहिरस्ति संकल्पादौ पृथग्भानात्, यत् संकल्पादौ पृथग्भवति तद्वहिरस्ति यथा घटादिः, यन्न बहिरस्ति तन्न पृथग्भाति यथा परमात्मा, पृथग्भाति च तन्मान्नादि तस्वजातं तसाद्वहिरस्ति परमात्मनश्च 'सकृद्विभातोऽयमात्मा' इत्यादौ पृथगवभासः स्थितोऽपि विद्युदुद्योतनवत् न प्ररोहमुपगच्छेत्। 'स्वा-तइयामुक्तमात्मानम्' इलादिन्यायेन मूलभूतानवच्छिन्नाहंविमर्शमय-वस्य तिरोभावाभावात् ।

४१ खपुष्पादेरिप काळिंदिज्ञात्रसापेक्षं नास्तित्वम् इति एपेव वर्तनी अतो नैव विचार: ।

सिद्धौ एव। एवं स्थिते मायातत्त्वात् विश्वर्प्रैसवः। स च यद्यपि ॲंक्रममेव तथापि उक्तेंहशा कमो-ऽवभासते इति । सोऽपि उच्यते, तत्र प्रसातम कलादिवर्गों भिन्नः - तत्कार्यस्य कर्तृत्वोपोइल-नादेः प्रत्यात्मभेदेन उँपलम्भात्, स तु वँगैः कदाचित् ऐंकीभवेत् अपि ईश्वरेच्छया सामा-जिकात्मनामिव, तत्र सर्वोऽयं कलादिवर्गः शुँद्धैः यः परमेश्वरविषयतया तत्स्वरूपलाभा-नुगुणनिजकार्यकारी - संसारप्रतिद्वन्द्वित्वात्। स च परमेश्वरशक्तिपातवशात् तथा भवति

४२ मायादीनां शक्तिरूपत्वेनापि निरूपणात् ।

४३ मायाया हि सर्वात्मसु सामान्यतया स्थितत्वात्।

४४ पारमार्थिककार्यकारणभावेत ।

४५ काल्पनिकेन कार्यकारणभावेन ।

४६ किंचित्कर्तृत्वज्ञत्वादेस्तत्कार्यजातस्य प्रसारम भिन्नतयानुभवात् । कश्चित् किंचित्कृत्वा वेत्ति, कश्चिद्रन्यत्कृत्वा जानाति इति प्रत्यात्मभेदो-पलम्भः।

४७ वर्गः-कलादिवर्गः।

४८ नटमलुप्रेक्षादौ।

४९ तत्र कलायाः शुद्धत्वं परमेश्वरार्चनध्यानादिविषयम्, रागो भगव-द्विपयमभिष्वक्नं संप्रसूयते, विद्यापि तद्विषयं विवेकम्, कालश्च तदुपदे-शादिविषयमेव कलनं, नियतिश्च तदाराधनादावेव नियमनम् ।

पं १ क पु सिद्धा इति पदं सकृदेव ।

पं० ९ क॰ पु॰ कार्यानुकारी इति पाठः।

इति वक्ष्यामस्तत्प्रकाशने । अशुद्धस्तु तद्विप-रीतः । तत्र मायातः कला जाता, या सुप्त-स्थानीयम् अणुं किंचित्कर्तृत्वेन युँनिक, सा च उच्छूनतेव संसारबीजस्य, मीयाण्वोरुभयोः संयोगात् उत्पन्नापि मायां विकरोति, न अवि-कार्यमणुम् इति मायाकार्यत्वम् अस्याः । ए-वम् अन्योन्यश्लेषात् अलक्षणीयान्तरत्वं पुंस्क-लयोः । मायागर्भाधिकारिणैस्तु कस्यचिदिश्व-रस्य प्रसादात् सर्वकर्मक्षये मायापुरुषविवेको भवति, येन मायोध्वे विज्ञानाकल आस्ते, न जातुचित् मायाधः, कलापुंविवेको वा येन

५० माया हि चिन्मयाच्छिवाद्गेदं विद्वधती अणोः सुषुप्ततामिवापा-दयति इति अद्दिक्रयत्वे विद्याकलयोरुपयोगः।

५१ ननु कलादिपुंयोगो मायाकार्यमिति कथं निश्चिनुमः, कलाया मायैव उपादानं नाणुरित्याशङ्क्याह मायाण्वोरिति । तथा चोक्तम् ।

'कला मायाणुसंयोगजाप्येषा निर्विकारकम् । नाणुं कुर्यादुपादानं किन्तु मायां विकारिणीम् ॥'

इति।

५२ तथा चोक्तम्।

'मलश्रावारको माया भावोपादानकारणम् । कर्म स्यात्महकारेंव सुखदुःखोद्भवं प्रति ॥' इति । उपादानकारणं हि स्वरूपितकारमासाद्य कार्यानुगामित्वेन वर्तते यथा घटादौ मृत् नैवमणुः, तस्य चिदेकरूपत्वेन निस्यत्वात् अतश्च उभ-यसंयोगज्ञत्वेऽपि अस्या मायेव उपादानकारणम् इति ।

५३ अनन्तेशस्य।

कँलोध्वें तिष्ठति । प्रकृतिपुरुषविवेको वा येन प्रधानाधो न संसरेत् । मर्लपुरुषविवेके तु शिवसमानत्वं । पुँरुषपूर्णतादृष्टौ तु शिवत्व-मेवेति । एवं कलातत्त्वमेव किंचित्कर्तृत्व-दायि, न च कर्तृत्वम् अज्ञस्य इति । किंचि-ज्ज्ञत्वदायिन्यशुद्धविद्या कलातो जाता, साँ च विद्या बुद्धि पश्यति, तद्गतांश्च सुखादीन् विवेकेन ग्रह्णाति । बुँद्धेर्गुणसंकीर्णाकाराया वि-वेकेन यहीतुमसामर्थात् । तसात् बुद्धिप्र-तिबिम्बतो भावो विद्यया विविच्यते। किंचि-

५४ येन मायाधी न संसरेत।

५७ नन सांख्येरनभिहितस्य कर्तृत्वस्य उपपादकं कलातस्वं चेदुच्यते युक्तमेतत्, तैः पुनर्बुद्धादिद्वारेण उक्तस्य ज्ञत्वस्याभिधायि विद्यातत्त्वं किमर्थम् इत्याह सेति।

५८ यद्यपि सांख्याः 'वरणात्मना तमसा समावृतमपि रजसा शनैः तदपसारणात् कचिदेव प्रवर्तितं सत् अविशेषेण प्रकाशात्मकमपि सत्त्वं क्रमेण सुखादि प्रकाशयेदिति त्रिगुणापि बुद्धिः क्रमेण सुखाद्यात्मनो विषयस्य विवेकेन प्रदर्शिका' इति कथयन्ति, तथापि बुद्धिः सुखाद्यात्मकं विषयं दर्पणवदेव दर्शयेत् न विवेकेन गुणसंकीर्णत्वात् इत्यत आह बुद्धेर्गुणसंकीणांकाराया इत्यादि ।

५५ यद्येवं तन्मायोध्वं कदा गच्छति इत्याह मलपुरुषेति ।

५६ मलसंस्कारप्रशमे स्वातइयाख्यविमर्शदाख्यें सति।

पं ॰ ४ ख ॰ पु ॰ कर्तृ लामिधायि इति पाठः ।

त्कर्तृत्वं किंचिद्रागसिद्धये केंचिदेव कर्तृत्वम् इत्यत्र अर्थे पर्यवस्यति, कचिदेव च इत्यत्र भागे रागतत्त्वस्य व्यापारः । नैं च अवै-राग्यकृतं तत् – अवैराग्यस्यापि अरक्तिदर्श-नात् । वैराग्ये धर्मादावपि रक्तिद्देश्यते । तृप्तस्य च अन्नादौ - अवैराग्याभावेऽपि अन्तः-स्थरागानपायात् । तेन विना पुनरवैराग्या-नुत्पत्तिप्रसङ्गात् । कालश्च कार्यं कैलयंस्तद्व-च्छिन्नं कर्तृत्वमपि कलयति, तुल्ये कचित्त्वे असिन्नेव कर्तृत्वम् इत्यत्रार्थे नियतेर्व्यापारः। कार्यकारणभावेऽपि अस्या एव व्यापारः तेन कलात एव एतचतुष्कं जातम्, इंद्रैमेव किंचि-द्धुना जानन् अभिष्वक्तः करोमि इत्येवं-

५९ ननु किञ्चिज्ज्ञत्वेनैव किञ्चित्कर्तृत्वमि आक्षिप्तमिति किमर्थं किञ्चित्कर्तृत्वमित्यत्र पुनः किञ्चिच्छब्द्निर्देश इत्यत आह कचिदेवेति ।

६० ननु अवैराग्यलक्षणो बुद्धिधर्मोऽत्र साङ्ख्यीर्निमित्तमुक्तमिति किम-नेनापूर्वेण रागतत्त्वेनेत्याह न चेत्यादि ।

६१ तेन रागतस्वस्थैवायं महिमा यत् बुद्धाववैराग्यादीनां सर्वेषामेव धर्माणां बहिष्पर्यन्ततया विशेषेणोक्षास इति ।

६२ अकरवं करोमि करिष्यामि इति प्रतीत्यन्यथानुपपत्या ।

६३ इदमेवेत्यादिना माया-कळा-काळ-विद्या-राग-नियतीनां क्रमेण निर्देशः।

रूपा संविद् देहपुर्यप्टकादिगता पशुरित्युच्यते। तदिदं मार्थादिषद्वं कञ्जकषद्भम् उच्यते । संविदो मायया अपहस्तितत्वेन कलादीनाम् उपरिपातिनां कञ्चकवत् अवस्थानात् । एवं किंचित्कर्तृत्वं यत् मायाकार्यं तत्र किंचित्व-विशिष्टं यत् कर्तृत्वं विशेष्यं, तत्र व्याप्रिय-माणा कला विद्यादिप्रसवहेतुः, इति निरूपि-तम् । इदानीं विशेषणभागो यः किंचिदि-र्युक्तो ज्ञेयः कार्यश्च तं यावत् सा कला स्वात्मनः पृथक् कुँरुते तावत् एष एव सुख-दुःखमोहात्मकभोग्यविशेषानुस्यूतस्य सामार्न्यं-मात्रस्य तद्भणसाम्यापरनाम्नः प्रकृतितत्त्वस्य सर्गः, इति भोकृभोग्ययुगलस्य सर्ममेव कला-

६४ मायादिकं हि तण्डुलकल्पे आत्मिन तुषवत्संलग्नं स्थितम्।

६५ कलायास्तावत् किञ्चिद्रपताविशिष्टं कर्तृत्वं लक्षणं, तत्र विशेष्य-भागे विशेष्यांशरूपं यत्कर्तृत्वं तत् भोक्तृरूपं, तथा कर्तृत्वस्य स्वयम-नवच्छित्रत्वेऽपि यत् किञ्चिद्विषयत्वात् किञ्चिद्रपत्वं विशेषणांशरूपं तद्वेद्यपक्ष एव स्थितम् ततश्च तद्शप्रयोजकीकारेण उछ्लासेतं सत् भाविवेद्यविशेषापेक्षया वेद्यसामान्यात्मकं भोग्यरूपं प्रधानम् इति ।

६६ बहीरूपतया व्यक्ततां नयति ।

६७ विशेषस्य सामान्यपूर्वकत्वात् साम्यात्मकस्याविभागरूपस्य प्रधा-नतस्वस्येत्यर्थः ।

६८ यदुक्तम्

<sup>&#</sup>x27;सममेव हि भोग्यं च भोक्तारं च प्रसूयते।

तत्वायत्ता सृष्टिः । अत्र चैषां वास्तवेन पथा कैमवन्ध्येव सृष्टिरित्युक्तं, क्रमावभासोऽपि चास्तीलापि उक्तमेव । क्रमश्च विद्यारागादीनां विचित्रोऽपि दृष्टः कश्चिद्रज्यन् वेत्ति कोऽपि विदन् रज्यते इत्यादि । तेन भिन्नक्रमनिरूपणमपि रारवादिषु शास्त्रेषु अविरुद्धं मन्तव्यं, तदेव तु भोग्यसामान्यं प्रक्षोभगतं गुणतत्त्वम् । यत्त्रे सुखं भोग्यरूपप्रकाशः सत्त्वम्, दुःखं प्रकाशाप्रकाशान्दोलनात्मकम् अत एव किया-रूपं रजः, मोहः प्रकाशाभावरूपस्तमः । त्रित-

कला भेदाभिसन्धानादवियुक्तं परस्परम् ॥° इति । वस्तुतो हि अनयोः

'भोक्तेव भोग्यभावेन सदा सर्वत्र संस्थितः ।' इत्याद्यक्तेरद्वयपारमार्थिकतया अभेदेऽपि मायीयं भेदमभिसंघाय परस्प-रसापेक्षाळक्षणमवियुक्तत्वं दर्शितमिति ।

६९ परस्परसापेक्षत्वात् क्रमस्येति भावः ।

७० एकः क्रमः, स च विचित्र इति अपिशब्दार्थः शतुऋद्धिमन्थाः येन । एकः शतुः स एव ऋद्धिमानिति शतुऋद्धिमन्थायः ।

७१ ननु सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिरिति सांख्योक्तनीतिः, तत्कथमुक्तं प्रकृतिगतं सुखादि भोग्यमित्याशङ्काह यत्रेति ।

पं० ६ ख॰ पु० रौरवसंप्रहामिधे इति पाठः।

यमपि एतत् भोग्यरूपम् । एँवं श्लुब्धात् प्रधा-नात् कर्तव्यान्तरोद्यः, न अक्षुब्धादिति । क्षोभः अवरयमेव अन्तराले अभ्युपगन्तव्य इति सिद्धं सांख्यापरिदृष्टं पृथग्भूतं गुँगतत्त्वं । सँ च क्षोभः प्रकृतेस्तत्वेशाधिष्ठानादेव, अन्यथा नियतं पुरुषं प्रति इति न सिद्धोत्। ततो गुणतत्त्वात् बुद्धितत्त्वं यत्र पुंप्रकाशो विषयश्च प्र-

७२ ननु सांख्योक्तनीत्या क्षुब्धमेव प्रधानं कार्यवर्गस्य कारणमस्तु तत् किमर्थमुक्तं कल्पनादायि गुणतत्त्वमित्याशङ्क्याह एवमिति । यदुक्तम्

'न वैषम्यमनापन्नं कारणं कार्यसूतये।'

इति।

७३ यदुक्तम्

'नैतत्कारणतारूपपरामर्शावरोधि यत्। क्षोभान्तरं ततः कार्यं बीजोच्छूनाङ्करादिवत् ॥' इति । तेन गुणानामपि तत्त्वरूपत्वमभ्युपगन्तव्यमिति भावः ।

७४ ननु अस्या जडत्वात् कथं कार्यजननाय औन्मुख्यं जायते, ततश्च क्षड्यत्वमि न स्यात् इत्याह स च क्षोभ इत्यादिना । अयमत्र भावः-सांख्यमते हि पुंसो निर्विकारत्वात् बन्धमोक्षदशयोरिवशेष एवेति बद्ध-वन्मक्तमपि प्रति प्रकृतिः किमिव न महदादि विकारजातं जनयितुं प्रवर्तते प्रवृत्त्यात्मनः स्वभावस्थानपेतत्वात् । न चास्या दृष्टाहमनेन इति न पुनरेतदर्थं प्रवर्ते इत्यनुसंधानमस्ति आचैतन्यात् तसात् अनिमेक्ष एवेति । असन्मते हि स्वतन्नेशकर्तृकः क्षोभः, अतो न कश्चित् दोप इति।

७५ द्विविधो हि विषयप्रतिविम्बः अक्षद्वारेण प्रत्यक्षादी अतद्वारेण उत्प्रेक्षादौ । प्रंप्रकाशप्रतिबिम्बाधारत्वाच जाड्येऽपि विषयप्रकाशो बुद्धेरिति।

पं ० २ क ० पु ० कर्तृ व्यापारान्तरोदय इति पाठः ।

तिबिम्बम् अर्पयतः । बुद्धितत्त्वात् अहँङ्कारो येन बुद्धिप्रतिबिम्बित वेद्यसंपर्के कळुषे पुंप्र-काशे अनात्मनि आत्माभिमानः शुक्तौ रज-ताभिमानवत् । अत एव कार इत्यनेन कृत-कत्वम् अस्य उक्तं, सांख्यस्य तु तत् न युज्यते, स हि न आत्मनोऽहंविमर्शमयताम् इच्छति, वयं तु कर्तृत्वमपि तस्य इच्छामः। तच्च शुद्धं विमर्श एव अप्रातियोगि खात्मचमत्काररूपोऽ-हमिति । एषोऽस्य अहंकारस्य कॅरणस्कन्धः । प्रकेंतिस्कन्धस्तु तस्यैव त्रिविधः सत्त्वादिभे-

७६ अहंकारस्य चासाधारणं कार्यमिहोपयोगित्वाल्लिख्यते, अहंकार एव संरम्भात्मिकया वृत्त्या प्राणादीनां प्रेरणं करोति येन कर्मभोगानु-वेधनं तांवत् जीवति, स एव च तद्वसाने तेपामप्रेरणं करोति येन म्रियते । यथोक्तमन्यत्र

> 'अहंकृता पञ्चविधो वायुः संरम्भरूपया। प्रेरितो जीवनाय स्वादन्यथा मरणं पुनः ॥'

इति।

७७ एवं चास्या अहंकृतः शुद्धचित्स्वातन्त्रयमयात् स्वात्ममात्र-विश्रान्तिसत्त्वात् स्वरसोदितादहम्भावात् इयान्विशेषः, यदियं जडाया-मनात्मरूपायां बुद्धावभिनिविष्टेति।

७८ इन्द्रियरूपतेलर्थः।

७९ कारणरूपतेत्यर्थः।

दात् । तत्र सींत्विको यसात् मनश्च बुद्धी-न्द्रियपश्चकं च, तत्र मनिस जन्ये सर्वतन्मा-त्रजननसामर्थ्ययुक्तः स जनकः । श्रोत्रे तु इीव्दजननसामर्थ्यविशिष्ट इति, यावत् घाणे गन्धजननयोग्यतायुक्त इति, भौतिकैमपि न युक्तम् 'अहं शृणोिम' इत्याचनुगमाच स्फुटम् आहङ्कारिकत्वम्, कैरणत्वेन च अवर्यं कर्त्रं-शस्पर्शित्वम्, अन्यथा करणान्तरयोजनायाम्

८० सास्विकः सस्वप्रधानो यतो गुणीभूततया रजस्तमसोरपि सद्भाव इत्यर्थः ।

<sup>&#</sup>x27;अन्योन्यमिथुनाः सर्वे सर्वे सर्वत्र गामिनः।' इत्युक्तया अन्योन्यमिथुनवृत्तित्वात्सत्त्वप्रधानेऽप्यहङ्कारे तमःप्रधानादह-ङ्कारात्तन्मात्राणामुत्पादः, सर्वविशिष्टादहङ्कारान्मनसः, तेनेद्मापतिन यदहङ्कतः सर्वतन्मात्रकरणत्वं, तेन मनसः शब्दादीनां प्राह्मपाहकभावो भवेत्, तत्रान्तःकरणत्रयस्य विशेषगुणा इच्छासंरम्भबोधाख्या इस्यन्यत्र निरूपिताः।

८२ प्राह्मप्राहकभावनियमान्यथानुपपत्त्या भौतिकत्विमिन्द्रियाणामिति तर्कमतं तथा च पार्थिवत्वात् घाणं गन्धस्यैव ग्राहकं न रसादेरिति तस्या-युक्ततां दुर्शयति भौतिकत्वमित्यादिना ।

८३ श्रोत्रादीनामाहंकारिकतया करणत्वं घटते नान्यथा, कुतः ?-इलाह करणेलादि । अन्यथेति कर्त्रशादेव प्रेरणे क्रियाविषयत्वादिति चेत् न अनवस्था पतेत् आहंकारिकत्वे सति कर्त्रशस्पर्शत्वं युक्तमहंपराम-र्शानुवेधादहंकृतः।

पं० ७ क० पु० कारणत्वे चेति पाठः ।

अनवस्थाचापातात् । कर्त्रशश्च अहङ्कार एव, तेन मुख्ये करंणे हे पुंसः, ज्ञाने विद्या, कियायां कला, अन्धस्य पङ्गोश्च अहन्तारूप-ज्ञानिकयान्पंगमात्, उदिक्ततन्मात्रभागवि-शिष्टात् तु सात्त्विकादेव अहंकारात् कर्मेन्द्रिय-पश्रकम् 'अहं गच्छामि' इति अहङ्कारविशिष्टः कार्यकरणक्षमः पादेन्द्रियं, तस्य मुख्याधि-ष्टानं बाह्यम् अन्यत्रापि तदस्येव इति रुग्ण-स्यापि न गतिविर्द्धीदः। न च कर्तव्यसां-कर्यमुक्तादेव हेतोः किया करणकार्या, मुख्यं च गमनादीनां कियात्वं न रूपायुपलम्भस्य, तस्य काणादतन्त्रे गुणत्वात्, तस्मात् अवश्या-भ्युपेयः कर्मेन्द्रियवर्गः। स च पञ्चकः अनुस-

८४ यदुक्तम्।

'विद्यां विना हि नान्येषां करणानां निजा स्थितिः। कलां विना न तस्याश्च कर्तृत्वे ज्ञातृता यतः॥ कलाविद्ये ततः पुंसां मुख्यं तत्करणं विदुः।'

इति ।

८५ अपगमे तु बाह्यमर्थं प्रति प्रवृत्तिर्न स्यात् । तदुक्तम् 'अत एव विहीने ऽस्मिन् बुद्धिकर्मेन्द्रियैः क्वचित्। अन्धे पङ्गौ रूपगतिप्रकाशो न न भासते ॥'

इति ।

८६ हस्तादौ गमनिक्रयादर्शनादिति भावः।

पं ० ३ क ॰ पु ॰ पङ्गोः शान्ता ज्ञानरूपिकया इति पाठः ।

न्धेस्तावत्त्वात् । तथाहि बहिस्तावत्यागाय वा अनुसन्धिः आदानाय वा द्वयाय वा, उभयरहि-तत्वेन खर्रूपॅविश्रान्तये वा, तत्र क्रमेण पायुः पाणिः पाद उपस्थ इति । अन्तः प्राणाश्रय-कर्मानुसन्धेस्तु वागिन्द्रियम्, तेन इन्द्रिया-धिष्ठाने हस्ते यत् गमनं तदपि पादेन्द्रिय-स्यैव कर्म इति मन्तव्यम्, तेन कर्मानन्त्यमपि न इन्द्रियानन्त्यम् आवहेत्, इयति राजसस्य उपश्लेषकत्वम् इत्याहुः। अन्ये तु राजसान्मन इत्याहुः । अन्ये तु सात्त्विकात् मनो राजसाच इन्द्रियाणि इति । भोक्रंईशच्छादकात् तु तमः-प्रधानाहंकारात् तन्मात्राणि वेद्यैकरूपाणि पञ्च। शब्दविशेषाणां हि क्षोभात्मनां यदेकम्

'एतत्कर्तव्यचकं तदसांकर्येण कुर्वते । अक्षाणि सहवृत्त्या तु बुच्चन्ते संकरं जडाः ॥'

इति।

८७ यत्र हि इदं हेयमिद्मुपादेयमिति क्षोभः प्रशाम्यति ।

८८ नतु च पाणिना विहरणं पादेनादानिमत्यन्योन्यवृत्तिसांकर्यं कुत-स्लमित्यत आह तेन इत्यादि। नहि पाणिविहरणं पादो वा आदानं करोति अपि तु एकस्मिन्नेवाधिष्ठाने पादः पाणिश्च विहरणमादानं च कुरुते सर्वशरीरव्यापकत्वादेव सहवृत्त्योपलम्भ इति न कश्चित् दोषः। तदुक्तम्।

८९ भोग्यांशस्योद्भततया प्राधान्यात् ।

अक्षोभात्मकं प्राग्भावि सामान्यम् अविशे-षात्मकं तत् शब्दतन्मात्रं। एवं गन्धान्तेऽपि वाच्यं। तत्र शब्दतन्मात्रात् श्वेभितात् अवका-र्शेदानव्यापारं नभः – शब्दस्य वाच्याध्यासाव-काशसहत्वात् । शब्दतन्मात्रं श्लुभितं वायुः शब्दस्तु अस्य नभसा विरहाभावात्। रूपं क्षुभितं तेजः पूर्वगुणौ तु पूर्ववत् । रसः क्षु-भित आपः पूर्वे त्रयः पूर्ववत् । गन्धः क्षुभितो धरा पूर्वे चत्वारः पूर्ववत्। अन्ये शब्दस्प-शाभ्यां वायुः, इत्यादिक्रमेण पञ्चभ्यो धरणी इति मन्यन्ते । ग्रणसमुदायमात्रं च पृथिवी, नान्यो गुणी कश्चित् । असिश्च तत्त्वकलापे

९० यथोक्तम्।

<sup>&#</sup>x27;विशेषाणां यतोऽवश्यं दशा प्रागविशेषिणी।'

इति । तेन नैतन्मन्तव्यं किमेभिरपरोक्षेरविशेषविंशेषा एव प्रत्यक्षा अभ्युपगम्यन्तामिति ।

९१ श्चिभितात्-कार्यजननोन्मुखादित्यर्थः।

९२ अवकाशदानव्यापारत्वान्नभसोऽनुगुणं कारणं शब्द इत्यर्थः।

९३ तेन यथा शब्दः स्वात्मिन वाच्यस्याध्याससहत्वाद्वकाशं ददाति तथा तत्कार्यमाकाशोऽपि सर्वस्येति ।

९४ यदुक्तम्।

<sup>&#</sup>x27;नागृद्दीतैस्तु गन्धाचैर्जातुचिज्ञायते मतिः । धरित्र्या हि जलादीनामप्रहेऽपि प्रजायते । गन्धादिभ्यस्ततो नान्या जलादिभ्यः पृथक् च भूः ॥'

ऊर्ध्वोध्वेगुणं व्यापकं, निकृष्टगुणं तु व्याप्यं। स एव गुणस्य उत्कर्षो – यत् तेन विना गुणा-न्तरं न उपपद्यते, तेन पृथिवीतुन्वं शिवत-त्वात् प्रभृति जलतत्त्वेन व्याप्तम्, एवं जलं तेजसा इत्यादि यावच्छक्तितत्त्वम् ॥

> भूतानि तन्मात्रगणेन्द्रियाणि मूलं पुमान्कश्चकयुक्सुशुद्धम्। विद्यादिशक्तयन्तमियान्खसंवित्-सिन्धोस्तरङ्गप्रसरप्रकारः ॥

सअलतत्तपरिउण्णउ सअलतत्तउत्तिण्णउ। परिआणहअत्ताण्णउ परमसिवेण समाणउ ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्नसारे तत्त्वस्वरूपप्रकाशनं नामाष्ट्रममाह्निकम् ॥ ८॥

९५ यथोक्तं श्रीतञ्चालोके ।

'अतः शिवत्वात्प्रभृति प्रकाशता-स्बरूपमादाय निजात्मनि ध्रवम् । समस्तत्त्वावलिधर्मसंचयै-र्विभाति भूर्व्याप्तृतया स्थितैरलम् ॥ एवं जलादेरि शक्तितस्व-पर्यन्तधास्रो वपुरस्ति तादक्। किं तूत्तरं शक्तितयैव तस्वं पूर्व तु तद्धर्मतयेति भेदः ॥' इति, एतच परात्रिंशिकाविवरणे सम्यङ्किणींतम् ।

## अथ नवममाह्निकम्।



## अथ तत्त्वानां भेदो निरूप्यते।

स च सप्तधा षडर्धशास्त्र एव परं पैरमे-शेन उक्तः। तत्र शिवाः मन्नमहेशाः मन्नेशाः मन्नाः विज्ञानाकलाः प्रलयाकलाः सकला इति सप्ते शक्तिमन्तः। एषां सप्तेव शक्तैयः, तद्भेदात् पृथिव्यादिप्रधानतत्त्वान्तं चतुर्दश-भिभेदैः प्रत्येकं स्वं रूपं पञ्चदशं। तत्र स्वं रूपं

१ ननु त्रिकमते नरशक्तिशिवात्मकं विश्वमुक्तं तत् कथं सिद्धान्तदर्श-मोचितः प्रमात्नभेद उक्त इत्याशङ्काह परमेशेनेत्यादि । यदुक्तम्

> 'शक्तिमच्छक्तिभेदेन धराद्यं मूलपश्चिमम् । भिद्यते पञ्चदशधा स्वरूपेण सहानरात् ॥ कलान्तं भेदयुग्धीनं रुद्रवत्प्रलयाकलः । तद्दन्मायापि नवधा ज्ञकला सप्तधा पुनः ॥ मञ्जास्तदीशाः पञ्चान्ये मञ्जेशपतयिश्वधा । शिवो न भिद्यते स्वैकप्रकाशघनचिन्मयः ॥'

इति ।

२ अयं भावः परमार्थतो हि परपरापरापरात्मकशिवशक्तिनरात्मक-मेव विश्वं। यत्पुनः शक्तिमतां शक्तीनां च सप्तविधत्वमुक्तं तदवान्तर-प्रकारप्रायमिति।

३ शक्तयः-इच्छाद्या इत्यर्थः, तद्भेदात्-शक्तिशक्तिमद्भेदादित्यर्थः।

प्रमेयतायोग्यं खात्मनिष्टम - अपराभद्दारिका-नुयहात्, प्रमातृषु उदिक्तशक्तिषु यत् विश्रा-नितभाजनं तत् तस्यैव शाक्तं रूपं श्रीमत्परा-परानु यहात्। तच सप्तविधं शक्तीनां तावत्वात्। राक्तिमद्रूपप्रधाने तु प्रमातृवर्गे यत् विश्रान्तं तच्छक्तिमच्छिवरूपं श्रीमत्पराभद्दारिकानुय-हात्, तद्पि सप्तविधं – प्रमातृणां शिवात्प्र-भृति सकलान्तानां तावताम् उक्तत्वात् । तत्र शक्तिभेदादेव प्रमातृणां भेदः, स च स्फुटी-करणार्थं सकलादिक्रमेण भण्यते, तत्र सक-लस्य विद्यांकले शक्तिः तदिशेषरूपत्वात् बुद्धि-कर्माक्षराक्तीनां, प्रलयाकलस्य तु ते एव निर्विषयत्वात् अँस्फुटे । विज्ञानाकलस्य ते एव

४ प्रमयतायोग्यं-जडात्मकमित्यर्थः, स्वात्मनिष्टं-शक्तिशक्तिमद्धिरसं-स्पृष्टं, तदुपरक्तत्वे हि तदूपत्वमेव गण्यते इत्यर्थः। तथा च

<sup>&#</sup>x27;परांशो मात्ररूपोऽत्र प्रमाणांशः परापरः । मेयोऽपरः शक्तिमांश्च शक्तिः स्वं रूपमित्यदः ॥'

इत्याद्यन्यत्रोक्तम् ।

५ तत्त्रद्यापारभेदात् हि विचित्राः शक्तयः स्युरिति सामान्यतो विद्याकल एव शक्तित्वेन गणिते इति।

६ प्रसुप्तभुजगाकारत्वादिति भावः । न चैतन्मन्तव्यं यदि प्रख्याक-लस्य ते अपि न स्फुटे ततः सकलोध्नेवर्तिःवं कथमिति यत एते मला-धिक्याविर्मावकारणत्वाद्धःपतनकारण पुवेति सक्छ पुव सर्वाधः।

विगलत्कल्पे तत्संस्कारसचिवा प्रबुद्ध्यमाना शु-द्वविद्या मन्त्रस्य । तत्संस्कारहीना सैव प्रबुद्धा मन्नेशस्य। सैव इच्छाशक्तिरूपतां स्वातम्यस्व-भावां जिघृक्षन्ती मन्नमहेश्वरस्य । इच्छा-त्मिका स्फुटस्वातच्यात्मिका शिवस्य इति राँकिभेदाः सप्त मुख्याः । तदुपरागकृतश्च शक्तिमत्सु प्रमातृषु भेदः – करणभेदस्य कर्तृ-भेदपर्यवसानात्, शक्तेरेव च अव्यतिरिक्तायाः करणीकर्तुं शक्यत्वात् न अन्यस्य – र्अनवस्था-द्यापत्तेः। वस्तुतः पुनरेक एव चित्स्वातच्यान-न्दविश्रान्तः प्रमाता, तत्र पृथिवी खरूपमात्र-विश्रान्ता यदा वेद्यते तदा खरूपम् अस्याः

'एक एवास्य धर्मोऽसौ सर्वाक्षेपेण वर्तते। तेन स्वातन्यशक्तयेव युक्तं तत्राञ्जसो विधिः॥'

इति।

८ यदुक्तम्।

'तसात् स्वातत्रययोगेन कर्ता स्वं भेदयन् वपुः। कर्माशस्पर्शिनं स्वांशं करणीकुरुते स्वयम् ॥'

इति । कर्तुविभिन्नं चेत् करणमिष्यते तत् करणमेव कुतो भवेत् अपि तु प्रेरणिकयाविषयत्वात् कर्मेंचेत्यर्थः । न च अकरणिका किया भवेदिति करणान्तरमन्वेष्यं, तच भिन्नत्वात्त्रेर्यमेवेति तत्रान्यत्करणमि-त्यनवस्था।

७ ज्ञानकर्मेन्द्रियावान्तरभेदात्मना शक्तीनां संभवः, वस्तुतस्तु एक एवासौ धर्मः समवायाख्यः । यदुक्तम्

केवलं भाति चैत्रैचक्षुर्दष्टं चैत्रविदितं जाना-मीति, तत्र सकलशक्तिकृतं सकलशक्तिमदू-पकृतं स्वरूपान्तरं भात्येव, एवं शिवान्तमपि वाच्यं, शिवशक्तिनिष्ठं शिवस्वभावविश्रान्तं च विश्वं जानामि इति प्रत्ययस्य विलक्षणस्य भावात् । ननु भावस्य चेत् वेद्यता स्वं वपुः तत्सर्वान्प्रति वेद्यत्वं, वेद्यत्वमपि वेद्यम् इत्यन-वस्थां, तया च जगतोऽन्धसुप्तत्वं सुप्रकाशमेव, तया च वेद्यत्वावेद्यत्वे विरुद्धधर्मयोग इति

९ चैत्रचक्षुर्दष्टं परयामीत्यत्र प्रथायां किं नीलमात्रं प्रथते किमुत चैत्र-वेद्यताविशिष्टं नीलमिति। तत्राद्ये 'नीलं वेद्यि' 'चैत्रवेद्यं नीलं वेद्यि' इत्यनयोः प्रतीत्योरविशेषः स्यात् न चैवमनुभवविरोधात्, द्वितीये तु चैत्रवेद्यता नीलस्य किं स्वगता विशेषणम् उत प्रमातृगता । न तावत् प्रमातृगता व्यधिकरणयोभिन्नकक्ष्यत्वेन विशेषणविशेष्यभावायोगात् स्वगतत्वे तु सिद्धं वेद्यता भावस्य निजं वपुरिति।

१० ननु ज्ञानं नाम क्रिया सा च फलानुमेया फलं च प्रकटताख्यं विषयधर्मः सैव च वेद्यतेति कौमारिलमतमाशङ्का प्रतिक्षिपति । अयं भावः - भावस्य यथा नीलत्वादयो धर्माः सर्वान्प्रति अविशिष्टाः तथा वेद्यत्वाख्यो धर्मः स्वादित्यत्यन्ताद्यभावः प्रसज्येत्, सर्वे च सर्वज्ञाः स्युरिति । अथ च योऽयं वेद्यत्वधर्म उक्तः स किं वेद्योऽवेद्यो वा, अवे-द्यश्चेत् संविदस्पर्शत्वात् नास्ति, वेद्यो यदि भवेत् तद्नवस्था स्यात् येन कस्यचिदप्यर्थस्य वेद्यता न घटेतेति मूच्छितप्रायं विश्वं पर्यवस्येत् ।

११ नन भावे ता त्वी, भावः सत्ता, सा च द्विधा - स्वरूपसत्ता समवायिनी च, तथा च खरूपवेद्यता तथा खप्रकाशं च, तसात् स्त्ररूपसैव वेद्यत्वं वेद्कत्वं च विरुद्धधर्माध्यासः।

दोषः ? अत्र उच्यते – न तत् स्वं वपुः स्वरू-पस्य पृथगुक्तत्वात्, किं तर्हि तत् प्रमात्-शक्तौ प्रमातरि च यत् विश्रान्तिभाजनं यत् रूपं तत् खळु तत्, तत् खप्रैकाशमेव तत् प्रकाशते न तु किंचिदपि प्रति इति सर्वज्ञ-त्वम् अनवस्थाविरुद्धधर्मयोगश्च इति दूरापौ-स्तम् । अनन्तप्रमातृसंवेद्यमपि एँकमेव तत् तस्य र्क्षपं तावति तेषामेकाभासरूपत्वात् इति न प्रमात्रन्तरसंवेदनानुमानविघ्नः कश्चित्, तच तस्य रूपं सत्यम् अर्थिकयाकारित्वात् तथैव,

'यथा च शिवनाथेन स्वातत्र्याद्वास्यते भिदा। नीलादिवत्तथैवायं वेद्यताधर्म उच्यते ॥'

इति ।

१३ स्वयं प्रकाशते न तु प्रकाश्यत इति विरुद्धधर्मयोगः, स्वप्रकाश-मेव तत् प्रकाशते न तु कंचिद्पि प्रतीति असल्पक्षे स्वप्रकाशात्मा शिव एवासीति सर्वार्थस्यैवाभावात् अन्यं प्रति चकासीति वचनं विरुध्यते इति सर्वज्ञत्वस्यापि निरासः, स्वयमेव प्रकाशते न तु स्वापेक्षया कर्म-भावमिप लभते अतो न वेद्यता भिन्ना भवितुमईतीति अनवस्थानिरासः।

१२ ननु यदि नाम प्रकाशविश्रान्तिसतत्त्वैव वेद्यता तत्कथमस्या मावधर्मत्वम् ? इति चेत्, सत्यं - यथा स्वातत्र्यात् शिवेन भेदोऽवभा-स्यते तथैव वेद्यताधर्म इति । यदुक्तं

१४ न तु भिन्नं भिन्नमिति भावः।

१५ शक्तिशक्तिमद्रपकृतमिति।

परहरयमानां कान्तां हृष्ट्रा तस्ये संमीर्ष्यति, शिवस्वभावं विश्रान्तिक्रमभं पर्यम् समावि-शति समस्तानन्तप्रमातृविश्रान्तं वस्तु पर्यन् पूर्णीभवति नर्तकीप्रेक्षणवत्, तस्यैव नीलस्य तद्रूपं प्रमातिर यत् विश्रान्तं तथैव खप्रका-शस्य विमर्शस्योदयात् – इति पश्चदशात्मकत्वं पृथिव्याः प्रभृति प्रधानतत्त्वपर्यन्तम् । तावत्यु-द्रिक्तरागादिकञ्चकस्य सकलस्य प्रमातृत्वात्; सकलस्यापि एवं पाञ्चद्रयं तस्यापि ताव-द्वेयत्वात्। वितत्य चैतत् निर्णीतं तन्नालोके।

'पाञ्चदश्यं धराद्यन्तर्निविष्टे सकलेऽपि च। सकलान्तरमस्त्येव प्रमेयेऽत्रापि मातृ हि ॥'

इति।

१६ अन्यदृश्यत्वं कान्तागतो धर्मश्चेत्र तदा पत्युरीर्ष्या कस्मात् स्यादिति भावः।

१७ महानटप्रेक्षादौ इयदेव पूर्ण रूपं यत् विगलितवेद्यान्तरतया तत्रैवानन्याकाङ्कृतया विमर्शनम्।

१८ यद्यपि सकले देहाद्यात्मनो वेद्यस्थेव प्राधान्यं तथापि ज्ञान-कियोत्तेजककलाविद्यादिकञ्जकोद्रेकादस्येव प्रमातृत्वमिति भावः।

१९ नतु वेद्यांशप्राधान्यात् धराद्वित् सकलस्यापि पाञ्चद्रयमेव न्याय्यमिति तःकथमुक्तं प्रधानतत्त्वान्तमिति, तदाशङ्क्याह सकलसा-पीति । तत्रालोके च

पं ० १ क ० पु ० परिदृश्यमानामिति पाठः ।

पुंसः प्रभृति कलातत्त्वान्तं त्रयोदशधा – सक-लस्य तत्र प्रमातृतायोगेन तच्छक्तिशक्तिम-दात्मनो भेदद्वयस्य प्रत्यस्तमयात्, तथा च सकलस्य स्वरूपत्वमेव केवलं, प्रलयाकलस्य स्वरूपत्वे पञ्चानां प्रमातृत्वे एकादश भेदाः। विज्ञानाकलस्य स्वरूपत्वे चतुर्णां प्रमातृत्वे नव भेदाः। मन्नस्य खरूपत्वे त्रयाणां प्रमातृत्वे सप्त। मन्नेशस्य स्वरूपत्वे द्वयोः प्रमातृत्वे पञ्च। मन्नमहेशस्य खरूपत्वे भगवत एकस्यैव प्रमा-तृत्वे शक्तिशक्तिमद्भेदात् त्रयः। शिवस्य तु प्रकाशैकचित्खातम्यनिर्भरस्य न कोऽपि भेदः परिपूर्णत्वात् । एवम् अयं तत्त्वभेद एव परमे-श्वरानुत्तरनयैकाख्ये निरूपितः भुवनभेदवै-

२० तदुक्तं श्रीतच्राछोके

'यदा तु मेयता पुंसः कलान्तस्य प्रकल्प्यते । तदुद्भतः कञ्चकांशो मेयो नास्य प्रमातृता । अतः सकलसंज्ञस्य प्रमातृत्वं न विद्यते ॥'

इति।

२१ तदुक्तम्

'तत एव विचित्रोऽयं भुवनादिविधिः स्मृतः।' इति । तथा

'एवं भुवनमालापि भिन्ना भेदैरिमैः स्फुटम् ।' इति ।

चित्र्यं करोति, नरकस्वर्गरुद्रभुवनानां पौर्थिवत्वे समानेऽपि दूरतरस्य स्वभावभेदस्य उक्तत्वात्। अत्र च परस्परं भेदकलनया अवौन्तरभेदज्ञा-नकुतूहली तन्नालोकमेव अवधारयेत्। एवम् एकैकघटाचनुसारेणापि पृथिव्यादीनां तत्त्वानां

२२ यथोक्तम

'पार्थिवरवेऽपि नो साम्यं रुद्धवैष्णवलोकयोः। का कथान्यत्र तु भवेद्गोगे वापि स्वरूपके ॥' इति, अन्यत्रेति पार्थिवाद्यात्मनि भुवनादावित्यर्थः।

२३ यथा हि अवान्तरभेदज्ञानं सर्वस्य सर्वात्मकत्वात् सकलेऽपि तस्वतो लयाकलादिशक्तिसंभवोऽस्त्येव तस्मात् सप्तानामेव सकला-दिप्रमातृशक्तीनां सप्तभिरेव गुणने एकोनपञ्चाशद्भपसंभवः, संभव प्वात्र प्रमाणं तेन तथालक्षणेऽपि न दोप इति मन्तव्यम् । यथोक्तं तचालोके

'स त्वस्फुटोऽस्तु भेदांशं दातुं तावत्प्रभूभवेत्।' इति । एवं शक्तिमद्भेदोऽपि अङ्गीकर्तव्यः, एषामप्यन्योन्यं भेदने एको-त्तरचतुर्विशतिशतप्रकारा भवन्ति, तथान्यथापि वैचित्र्यं सामान्यस्य विशेषान्यथाभावित्वात्, चक्षुरादिशक्तीनामन्नोद्भवतिरोभावाभ्यां भेदा-नन्तं रफ़टमेव, न चैतन्मन्तव्यम् अलमत्र वेद्यभेदेन यतश्रक्षुरादिशक्ती-नामेवाविभावतिरोभावाविति? आवेश-निमज्जन-विकास-विघूर्णनात्मा अस्त्येव विशेषः, आवेशस्तन्मयीभावः, निमजनमासङ्गात्मा तद्नतः-प्रवेशः, विकासस्तदौन्मुख्येन प्रसरणम्, विघूर्णनं तदौन्मुख्येनोच्छल-नात्मकं स्पन्दनम्, अनुद्भृतशक्तिकस्य हि दृष्टमप्यदृष्टमिव, उद्भिक्तशक्तेः पुनरासज्य विषयं पश्यतः परश्रमत्कारातिशयो भवेदिति चार्थकिया-कृत एव भेद इलर्थः।

भेदो निर्केषितः । अधुना समस्तं पृथिवी-तत्त्वं प्रमातृप्रमेयरूपम् उद्दिश्य निरूप्यते — यो धरातत्वाभेदेन प्रकाशः स शिवः । यथा श्रुतिः 'पृथिव्येवेदं ब्रह्म' इति । धरातत्त्व-सिद्धिप्रदान् प्रेरयति स धरामन्नमहेश्वरः, प्रेयों धरामन्नेशः, तस्यैवाभिमानिकविग्रहता-त्मको वाचको मन्नः, सांख्यादिपाशवविद्योत्ती-णिशिवविद्याक्रमेण अभ्यस्तपार्थिवयोगोऽप्रांति-ध्रुवपदः धराविज्ञानाकलः । पाशवविद्याक्रमेण अभ्यस्तपार्थिवयोगः कल्पान्ते मरणे वा धरा-

२४ एवमेकघटाल्यदशायाम्, अनेकदशावति तत्त्वे पुनः कियन्तो भेदा इति को नाम वक्तुं शक्तुयादित्याशयः। उक्तं चान्यत्र

'एवमेतद्धरादीनां तत्त्वानां यावती दशा। काचिद्रस्ति घटाख्यापि तत्र संदर्शिता भिदा॥ अत्रापि वेद्यता नाम तादात्म्यं वेदकैः सह। ततः सकळवेद्योऽसौ घटः सकळ एव हि॥ यावच्छिवैकवेद्योऽसौ शिव एवावभासते। तावदेकशरीरोऽसौ बोधो भास्येव यावता॥'

इति । तथैव

'यावन्न वेदका एते तावद्वेद्याः कथं प्रिये ।' इत्युक्तनीत्या एतद्वोध्यम् । किञ्चिद्भेदसहिष्णुरभेदस्तादात्म्यम् ।

२५ तत्र प्रमातृससकं तावद्दर्भयति 'यो धरातस्वाभेदेन' इत्यादिना । नतु शिवो नाम निखिलतस्वबृंहणात् ब्रह्मेत्युच्यते तत्कथं नैयस्येन व्यव-तिष्ठते इत्याशङ्काह यथेस्यादि ।

२६ भावनानिष्पत्तिमप्राप्य अन्तरा विलयादप्राप्तध्रुवपद इत्यर्थः।

प्रॅंळयकेवलः । सौषुप्ते हि तत्त्वावेशवशादेव चित्रस्य खप्तस्य उदयः स्यात् गृहीतधराभि-मानस्तु धरासकलः । अत्रापि शर्त्तैयुद्रेकन्य-

२७ धरायाः प्रख्यः न तु जलादेः - अधरतस्वनाशे हि ऊर्ध्वतस्वा-वेशात् योगिनः, तथा च दृष्टान्तयति 'सौपुप्ते हि' इत्यादिना, जलत-चाविष्टस्य हि स्वमसृष्टिर्जलिधतरणादिमयी अस्ति। नियतपूर्वभावि सौपुप्तं स्वमस्य कारणम्।

२८ शक्तिसप्तकं च स्तम्भसृष्ट्यादिव्यापारमयं यथान्यत्र 'अस्येव सप्तकस्य स्वस्वव्यापारप्रकल्पने। प्रक्षोभो यस्तदेवोक्तं शक्तीनां सप्तकं स्फटम् ॥'

इति । अत्र विशेषो यथा

'तत्रैव धरणीनाम्नि भिन्नाभासिनि या पृथक्। स्तम्भादिकावलोक्येत शिवशक्तिरसौ भवि॥ अत्रैव सृष्टिविलयस्थित्यनुप्रहसंहृतीः। सकलादिशिवान्तेयं विधत्ते विविधस्थितिः॥ सेह मन्नमहेशानशक्तिस्तत्त्वाधिकारिणी। तत्तत्त्वमञ्जवृनदेषु हठादेव हि पद्गलान्। या प्रेरयति माहेशी शक्तिः सा बोधभूमिगा॥ यया बुध्येत भूतत्त्वसङ्गावं पीतलादिकम् । त्रायते तद्विपक्षाच मन्नशक्तिरसौ मता॥ तत्तत्वभोगाभोगे या सम्यगौन्मुख्यदायिनी । तावन्मात्रमलावस्था शक्तिवैज्ञानकेवली ॥ प्रबुद्धस्फारतत्तत्त्वतत्त्वमाभिमुख्यतः। तद्वोगोन्मुखता शक्तिः प्रख्याकलगामिनी ॥ मायाकर्ममलव्यक्तिसमावेशे तु या स्थितिः। बाह्यान्तरेनिद्रयकृता नानावस्थानुयायिनी। भोगसाधनशक्तिः सा सक्लाणुसमाश्रया॥'

ग्भावाभ्यां चतुर्दशत्वम् इति प्रमातृतापन्नस्य धरातत्वस्य भेदाः, खरूपं तु शुद्धं प्रमेर्यम् इति, एवम् अपरत्रौंपि । अथ एकस्मिन् प्रमा-तरि प्राणेप्रतिष्ठिततया भेदनिर्देषणम् - इह नीलं यह्नतः प्राणः तुटिषोर्डैशकात्मा वेद्या-वेशपर्यन्तम् उदेति, तत्र आद्या तुटिरविभा-गैकरूपा, द्वितीया प्राहको हासरूपा, अन्ता तु याद्याभिन्ना तन्मैंयी, उपान्त्या तु स्फ्रटीभूत-याहकरूपा, मध्ये तु यत् तुटिद्वादशकं तन्म-ध्यातु आद्यं षद्वं निर्विकल्पस्वभावं विकल्पा-च्छादकं, पद्रत्वं च अस्य खरूपेण एका तुटिः, आच्छादनीये च विकल्पे पश्चरूपत्वम्, उन्मि-मिषा उन्मिषत्ता, सा च इयं स्फुटक्रियारू-पत्वात् तुटिद्वयात्मिका – स्पन्दनस्य एकक्षण-

२९ वेद्यतायाः प्राधान्यात् नरात्मकमित्यर्थः । यथोक्तम् 'यत्तु ग्रहीतृतारूपसंवित्स्पर्शविवर्जितम् । शुद्धं जडं तत्स्वरूपमित्थं विश्वं त्रिकात्मकम् ॥'

इति ।

३० जलादावित्यर्थः।

३१ 'सर्व एवायमध्वा प्राणस्थ' इत्युक्तयुक्तया प्रमातुः प्राणे प्रतिष्ठा।

३२ भेदः-पाञ्चदश्यादिः।

३३ सपादाङ्गुलद्वयं तुटिः प्राणचारस्य इति बोध्यम्।

३४ तन्मयी - प्राह्ममयी।

रूपत्वाभावात्, उन्मिषितता स्वकार्यकर्तृत्वं च इत्येवमाच्छादनीयविकल्पपाञ्चविध्यात् स्वरू-पाच षद् क्षणा निर्विकल्पकाः, ततोऽपि निर्वि-कल्पस्य ध्वंसमानता, ध्वंसो विकल्पस्य, उन्मि-मिषा उन्मिषत्ता तुटिइयात्मिका उन्मिषि-तता च इति पद् तुटयः। स्वकार्यकर्तृता तु याहकरूपता इति उक्तं न सा भूयो गण्यते, इँत्येवं विवेकधना गुरूपदेशानुशीलिनः सर्वर्त्रै पाञ्चद्रयं प्रविभागेन विविश्वते । विकेल्पन्यू-नत्वे तु तुटिन्यूनता सुर्खाँदिसंवित्ताविव यावत् अविकल्पतेव । लोकास्तु विकल्पवि-श्रान्त्या ताम् अहन्तामयीम् अहन्ताच्छादिते-

३५ नीलशब्दोपलक्षिता पृथिवी प्राणगा व्याख्यातेति इति शब्दार्थः। ३६ सर्वत्र-प्रधानतस्वपर्यन्तमित्यर्थः ।

३७ त्रायोद्श्यादावित्यर्थः । विकल्पस्य स्वरूपन्यूनतापक्षे निक्षेपात् तुटेर्न्यूनता प्रमातृत्वेनास्थाशैथिल्यं, न तु स्वरूपविप्रलोप एव पट्टिंश-दुङ्गुळात्मनि प्राणचारे तावत्तुटिसंख्याकत्वस्यानपहानेः।

३८ न्यूनतायां फलं किमिलाह सुखेलादि, यथोक्तम् 'यथा हि चिरदुःखार्तः पश्चादात्तसुखस्थितिः। विसरत्येव तदुःखं सुखविश्रान्तिवत्मीना ॥ तथा गतविकल्पेऽपि रूढाः संवेदने जनाः। विकल्पविश्रान्तिबलात्तां सत्तां नाभिमन्वते ॥'

दंभावविकल्पप्रसरां निर्विकल्पां विमर्शभुवम् अप्रकाशितामिव मन्यन्ते –दुःखावस्थां सुखवि-श्रान्ता इव, विकल्पनिर्ह्वासेन तु सा प्रकाशत एव इति इयम् असौ संवन्धे याह्ययाहकयोः सैं।वधानता इति अभिनवग्रप्तग्ररवः। एवं च पाञ्चद्रये स्थिते यावत् स्फुटेदन्तात्मनो भेदस्य न्यूनता तावत् इयं इयं इसति यावत् द्वितुटिकः शिर्वांवेशः, तत्र आद्या तुटिः सर्वतः पूर्णा, द्वितीया सर्वज्ञानकरणाविष्टाभ्यस्यमाना सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वाय कल्पते न तु आद्या। यदाह श्रीकल्लटः 'तुटिँपौत इति' अत्र पातशब्दं सैव भगवती श्रीमत्काली मातृसद्भावो भैरवः

३९ प्राह्मप्राहकयोर्यंत उदयो यत्र वा विश्रान्तिस्तत्रावहितत्वं, येन सर्वेप्सितफलसंपत्तिः। यथोक्तम्

<sup>&#</sup>x27;ब्राह्मब्राहकसंवित्तिः सामान्या सर्वदेहिनाम् । योगिनां तु विशेषोऽयं संवन्धे सावधानता ॥'

इति ।

४० अन्त्योपान्त्यात्मतुटिद्वयस्य स्वरूपपक्षे निक्षेपात् ।

४१ सर्वसाम्यादिति भावः।

४२ 'तुटिपाते सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वलाभ' इति हि सूत्रम् आद्यायास्तुटेः पातोऽपचयो ह्रासो द्वितीया तुटिरिति यावत् ।

प्रतिभा इत्यलं रहस्याँरैहस्यनेन । एवं मैँन्नम-हेशतुटेः प्रभृति तत्तद्भ्यासात् तर्नेत्सिद्धिः। र्अंथात्रेव जायदाद्यवस्था निरूप्यन्ते, तत्र वेदाँस्य तदिषयायाश्च संविदो यत् वैचित्र्यम् अन्योन्यापेक्षं सत् सा अवस्था, न वेद्यस्य केवलस्य न चापि केवलायाः संविदो न चापि पृथक् पृथक् द्वे । तत्र यदाधिष्ठेयतया बही-रूपतया भानं तदा जायदवस्था मेये मातरि माने च । यदा तु तत्रैव अधिष्टानरूपतया भानं संकल्पः तदा खप्तावस्था । यदा तु

४३ रहस्यस्य अरहस्यनेन - प्रकटीकरणेनेत्यर्थः।

४४ एवं द्वितीयस्यां तुरौ सर्वज्ञत्वादिसिद्धिरुक्ता तद्वन्ततीयादिष सान्न वेसाशक्र्याह 'एवं मन्नमहेश' इत्यादि, तदुक्तम्

> 'तासु संद्धतश्चित्तमवधानैकलक्षणम् । तत्तत्त्विद्धिसमावेशः स्वयमेवोपजायते ॥'

इति ।

४५ तास्ताः सिद्धयश्च श्रीपूर्वशास्त्रादौ धारणापटलाद्युक्ता-देह्गु-रुत्वादयः।

४६ पाञ्चद्रयादिकमात्मतया निदिष्टे तस्वाद्यध्वनि।

४७ स्त्ररूपत्वेन निर्दिष्टस्य ।

४८ तत्तस्प्रमातृत्वेनोक्तायाः।

४९ प्रमाणात्मतयेत्यर्थः ।

तत्रेव अधिष्टांतृरूपतया बीजीत्मतयेव मानं तदा सुषुप्तावस्था। इँमा एव तिस्रः प्रमेयप्रमाणप्रमात्रवस्थाः प्रत्येकं जामदादिभेदात् चतुर्विधा उक्ताः। यदा तु तस्मिन्नेव प्रमातृ-विश्वान्तिगते प्रमातुः पूर्णतौन्मुख्यात् तद्वारेण पूर्णतोन्मुखतया भानं तदा तुर्यावस्था, सौ च रूपं दशाहमित्येवं-विधम् अंशत्रयम् उत्तीर्य पश्यामीति अनुपायिका प्रमातृता स्वात्र यासारा, नैकट्यमध्यत्वदूरत्वेः प्रमातृप्रमाणप्रमेयन्ताभिषेकं ददती तदवस्थात्रयानुप्राहकत्वात् त्रिभेदा। एतदेव अवस्थाचतुष्ट्यं पिण्डस्थपद-

५० प्रमात्रैकात्म्येनेत्यर्थः।

५१ संभाव्यमानभाविकार्यसंबन्धात् विश्वस्य बीजं-कारणं, तदात्म-तयेत्वर्थः।

५२ ननु मेथं माता मानमधिष्टेयमित्युक्तं तत्कथं माता सन् मेयतां गच्छेदित्याह 'इमा एव' इति ।

५३ नतु मेयादित्रयसाध्या प्रमाणफलरूपा मितिः, अतो मेयाद-योऽस्या जीवितमिति चेत् मैवमित्याह 'सा च' इत्यादिना।

५४ अनुपयुज्यमानानुपपद्यमानोपायेत्यर्थः।

५५ पिण्डे शरीरे तिष्टतीति पिण्डस्थं, सर्वाध्वनः पदं स्थानं प्राणः, शथ च पद्यते ज्ञायतेऽनेनेति पद्म्-संकल्पः, तत्र प्राणसंकल्पयोस्तिष्ठ-तीति पदस्थम्, रूपयति तत्तदर्थंजातं स्वात्मसात्कारेण रूपवत् करो-तीति रूपं प्रमाता, तदैकात्म्यं रूपस्थम्, रूपं मितमपि प्रमातारमतिका-लत्त्वात् रूपातीतमुच्यते।

स्थरूपस्थरूपातीतशब्दैयोंगिनो व्यवहरन्ति, प्रसंख्यानधनास्तु सर्वतोभद्रं व्याप्तिः महा-व्याप्तिः प्रैचय इति शब्दैः । अन्वर्थं चात्र द्शितं तन्नालोके श्लोकवार्तिके च। यच सर्वान्तर्भूतं पूर्णरूपं तत् तुर्यातीतं सर्वातीतं महाप्रचयं च निरूपयन्ति । किं च यस्य यदा रूपं स्फुटं स्थिरम् अनुबन्धि तत् जायत्, तस्यैव तद्विपर्ययः स्वप्नः, यः लयाक-लस्य भोगः सर्वावेदनं सुषुप्तं, यो विज्ञानाक-लस्य भोगः भोग्याभिन्नीकरणं तुर्यं मन्नादीनां स भोगः, भावानां शिवाभेद्स्तुर्यातीतं सर्वा-तीतम्। तत्र खरूपसकलौ १ प्रलयाकलः २ विज्ञानाकलः ३ मत्रतदीशतन्महेशवर्गः ४ शिवः ५ इति पञ्चद्शभेदे पञ्च अवस्थाः। खरूपं प्रलयाकल इत्यादिक्रमेण त्रयोदशभेदे, खरूपं विज्ञानाकलशक्तिः विज्ञानाकल इत्येकादशभेदे, खरूपं मन्त्राः तदीशाः महेशाः शिवः इति नव-भेदे, खरूपं मन्नेशाः महेशः शक्तिः शिव इति सप्तभेदे, खरूपं महेशशक्तिः महेशः शक्तिः

५६ विश्वस्य करामलकवत् प्रचिततया दर्शनात् प्रचयः।

शिव इति पश्चभेदे, खरूपं कियाशक्तिः ज्ञान-शक्तिः इच्छाशक्तिः शिव इति त्रिभेदे, अभि-न्नेऽपि शिवतत्त्वे कियाज्ञानेच्छानन्दचिद्रूप-कृह्या प्रसंख्यानयोगधनाः पश्चपद्त्वम् आहुः॥

भूम्यादौ तत्त्वजाले न हि भवति वपुस्तादृशं यत्प्रमातुः संविद्विश्रान्तिवन्ध्यं स्फुरति स बहुधा मातृभावोऽस्य यसात्। तेनासिन्वेद्यजाले क्रमगतकलनां निर्विकल्पामहन्ता-स्वातच्यामशसारां भ्रवमधिवसत प्राप्नुत स्वात्मसत्ताम्।।

पहिण उभाहरभावकलपुणुअन्भन्तरि एह सचिवपसम इपुणुजअल इन्मिहिनिद्दकलेह । संवेअण पअरूढ इउभावकलाउसमग्गु भरिअद्दसुस्सुहुपुणुभरिउ ॥ १॥

> तुरिआणन्तरलग्गु घडुवोहिणहंउजोअसिएह । वितत्त समत्थफुरणकमेण कमेणलिहालमिसाणमिपश्चावतु ॥ २॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे तत्त्वभेदप्रकाशनं नाम नवममाह्विकम् ॥ ९ ॥

# अथ दशममाह्निकम्।

उक्तस्तावत् तत्वाध्वा।कलाद्यध्वा तु निरू-प्यते, तत्र यथा भुवनेषु अनुगामि किंचिद्र्पं तत्त्वम् इत्युक्तम्, तथा तत्त्वेषु वर्गशो यत् अनुगामि रूपं तत् केला — एकरूपकलनास-हिष्णुत्वात्। तद्यथा पृथिव्यां निवृत्तिः — नि-वर्तते यतस्तत्त्वसर्ग इति। जलादिप्रधाना-न्ते वर्गे प्रतिष्ठा — कारणतयाप्यायनपूरणकारि-त्वात्।पुमादिमायान्ते विद्या— वेद्यतिरोभावे सं-विद्यिक्यात्। शुद्धविद्यादिशक्त्यन्ते शान्ता—

१ तथाहि-

'केचिदाहुः पुनर्यासौ शक्तिरन्तः सुसूक्ष्मिका । तत्त्वानां सा कछेत्युक्ता घरण्या धारिका यथा ॥ अत्र पक्षद्वये वस्तु न भिन्नं भासते यतः । अनुगामि न सामान्यमिष्टं नैयायिकादिवत् ॥'

इत्याद्यन्यत्रोक्तम् । धरण्या यथा धारिका शक्तिरनुगतास्ति तथा परां काष्टां प्राप्तात् बहिर्मुखत्वात् निवर्तकत्वेन कलयित्री निवृत्तिकला, प्रति-ष्टानेन कलयित्री प्रतिष्ठाख्या शक्तिः, एवमन्यासामपि कलना। तथा चोक्तम्

'निवृत्तिः पृथिवीतत्त्वे प्रतिष्टाव्यक्तगोचरे । विद्या निशान्ते शान्ता च शक्तयन्तेऽण्डमिदं चतुः । शान्तातीता परे तत्त्वे कलातीतं परं पद्मू ॥'

कञ्जकतरङ्गोपशमात् । एतदेव अण्डचतुष्टयं-पार्थिव-प्रारुत-मायीय-शाक्ताभिधम् । पृथिठ्या-दिशक्तीनाम् अत्र अवस्थानेन शक्तितत्वे यावत परस्पर्शो विद्यते स्पर्शस्य च सप्रतिघरविमति तावति युक्तम् अण्डत्वम्। शिवतत्त्वे शान्ताती-ता - तस्योपदेशभावनार्चादौ कल्यमानत्वात । स्वतन्त्रं तु परं तत्वं, तत्रापि यत् अप्रमेयं तत्क-लौतीतम्। एवं पञ्चेव कलाः षट्त्रिंशत्तत्वानि। तथाहि-प्रमेयत्वं द्विधा - स्थूलसूक्ष्मत्वेन इति दश। करणत्वं द्विधा-शुद्धं कर्तृतास्पर्शि च इति दश । करणतोपसर्जनकर्तृभावस्फुटत्वात् पश्च, शुद्धकर्तृभावात् पश्च, विगलितविभाग-तया विकासोन्मुखत्वे पश्च, सर्वावच्छेद्शून्यं षडिँ्राम् । तद्यदा उपदिइयते शिवतत्त्वं

'अण्डं च नाम भुवनविभागस्थितिकारणम्। प्राहुरावरणं तच शक्तयन्तं यावदस्ति हि॥'

इति

२ तदुक्तम्

३ समप्रकलनोज्झितःवादिति भावः।

४ तदुक्तमन्यत्र।

<sup>&#</sup>x27;यद्वेचं किंचिदाभाति तत्क्षये यत्प्रकाशते। तत्तत्त्वमिति निणींतं पद्दात्रिशं हृदि भासते॥

भाव्यते वा यत् तत्प्रतिष्ठापदम्, तत् सप्तत्रिं-शम्, तसिन्नपि भाव्यमाने अष्टात्रिंशम्, न च अनवस्था – तस्य भाव्यमानस्य अनवच्छिन्न-स्वातत्र्ययोगिनो वेद्यीकरणे सप्तत्रिंश एव पर्य-वसानात्, षद्विंशं तु सर्वतत्त्वोत्तीर्णतया संभा-व्यावच्छेदम् इति पञ्चकलाविधिः। विज्ञाना-कलपर्यन्तम् आत्मकला, ईशान्तं विद्याकला, शिष्टं शिवकला इति त्रितत्त्वविधिः। एवं नव-तंत्वाद्यपि ऊहयेत् इति । मेयांशगामी स्थूल-सूक्ष्मपररूपत्वात् त्रिविधो सुवनतत्त्वकला-त्माध्वभेदः, मातृविश्रान्त्या तथैव त्रिविधः,

> चिदानन्दस्वतन्नैकरूपं तदितिदेशने। सप्तत्रिंशं समाभाति तत्राकाङ्का च नापरा ॥ तचापि क्रुप्तवेद्यत्वं यत्र भाति स चिन्मयः। अष्टात्रिंशत्तमः सोऽपि भावनायोपदिश्यते । यदि नाम ततः सप्तत्रिंश एव प्रनर्भवेत् ॥'

इति ।

५ तथा च नव तत्त्वानि अन्यत्र कथितानि यथा 'प्रकृतिः पुरुपश्चेव नियतिः काल एव च। माया विद्या तथेशश्च सदाशिवशिवो तथा॥'

इति । आदिशब्दाद्षाद्शत्वम् ।

पं ० ३ क ॰ पु ० अनवच्छित्रं स्वातस्त्रं योगिन इति पाठः।

तत्र प्रमाणितायां पदाध्वा, प्रमाणस्यैव क्षोभ-तरङ्गशाम्यत्तायां मन्त्राध्वा, तत्प्रशमे पूर्णप्रमा-तृतायां वर्णाध्वा, स एव च असो तावति विश्रान्त्या लब्धस्वरूपो भवति इति एकस्यैव षड्विधत्वं युक्तम् ।

> पँदमत्रवर्णमेकं पुरपोडशकं धरेति च निष्टतिः। तत्त्वार्णमग्निनयनं रसशरपुरमस्त्रमत्रपदमन्या।। १।।

र्भुनितत्त्वार्णं द्विकपद-मत्रं वस्त्रक्षिभ्रवनमपरकला ।

#### ६ उक्तं चान्यत्रापि

'यत्प्रमाणात्मकं रूपमध्वनो मातृभागगम् । पदं द्यवगमात्मत्वसमावेशात्तदुच्यते ॥ तदेव च पदं मन्नः प्रक्षोभात्प्रच्युतं यदा । गुप्तभाषी यतो माता तृष्णींभूतो व्यवस्थितः ॥'

### इति।

७ पदमञ्जवर्णमिति समाहारः, एकमिति क्षकाररूपम्, पुरषोडशक-मिति कालाझ्यादिवीरभदान्तम् ।

८ अग्नयस्त्रयः, नयने हे, तेन अबादीनि अव्यक्तान्तानि तत्त्वानि, हादिङान्ता वर्णाश्च त्रयोविंशतिः, रसाः पट्, शराः पञ्च, एवं पद्वञ्चाश-त्पुराणि, अस्त्राणि शराः पञ्च तेन हे चतुरक्षरे त्रीणि पञ्चाक्षराणि इति पञ्च पदानि मन्नाश्च, अन्येति आप्यायिन्यपरपर्याया प्रतिष्ठा ।

९ मुनयः सप्त तेन पुमादिमायान्तानि तत्त्वानि नादिघान्ताश्च वर्णाः,

पं० ३ क० पु० तावति लब्धेति पाठः।

अंग्यर्णतत्त्वमेकक-पद्मन्त्रं सैन्यभुवनमिति तुर्या।। २॥

षोडेंश वर्णाः पदमत्र-तत्त्वमेकं च शान्त्यतीतेयम्। अभिनवगुप्तेनार्या-त्रयमुक्तं संग्रहाय शिष्येभ्यः ॥ ३ ॥

भ्रवनजालसअलउ परिसरसहअवसीसइतत्ताहंसकुउ। तत्तबभाउकलणा इविमरिसहसीसइपश्चकलाहंसरूउ।। पश्चकलामउएह महेसरुकुणइविउज्झइ। इच्छइसुहमउ भरिहविबोधतरङ्गमहासरु ॥

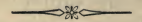
द्विकेति तेन पञ्चाक्षरमेकं ब्यक्षरं द्वितीयं चेति पदमन्नौ च, वसवोऽष्टो अक्षिणी हे तेनाष्टाविंशति भुवनानि, अपरकलेति बोधिन्यपरपर्याया विद्या।

१० अग्नयस्त्रयः तेन गलका वर्णाः शुद्धविद्येश्वरसदाशिवाश्च तत्त्वानि, एककेति तेन त्रयक्षरं पदं मन्नश्च, सैन्यभुवनानि अक्षौहिण्योऽष्टादश, तुर्येति उत्पृयिन्यपरपर्याया शान्ता । पोडशेति विसर्गाद्यकारान्ताः स्वर-षोडशकात्मकमेव एकं पदं मन्नश्च, तत्त्वमिति शिवाख्यं पद्त्रिंशं, तच सशक्तित्वेऽपि प्राधान्यादेकं, शक्तिहिं न शक्तिमतो भिन्ना भवितुमहिति इति भावः। शान्यतीतायां तु भुवनानि न संभवन्तीति नात्र तन्नि-र्देशः । एवमष्टादशोत्तरं शतं भुवनानि, पट्टत्रिंशतत्त्वानि, पञ्च कलाः, द्श पदानि, तावन्त एव मन्नाः पञ्चाशहर्णाश्च इति पोढाध्वा इति पिण्डार्थः ।

सोचिअभासइ
भवतरुविसरउ।
सअलउअद्धजालु
निअधअणिपरिमरिमेहहरो॥
चेअणुभरिअभरिउ
अप्पहमणिसचिअपाणिमणु।
माणसपाणपवण
धीसामसुपूरितजजिखणु॥
तंजिघडाइ निहलु
परभइरवणाहहुहोइतणु।
मत्तिदाणुआवाहणु
प्रअणुसण्णिहाणुइउ अहिणअउडु॥
सब्बिहअद्धकलण
निब्धाहाराएतिलडेचिअएहइतन्व॥

इति श्रीमदभिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे कलाद्यध्वप्रकाशनं नाम दशममाहिकम् ॥ १०॥

## अथ एकादशमाह्निकम्।



तत्र यावत् इदम् उक्तम् तत् साक्षात् कस्यचित् अपवर्गाप्तये यथोक्तसंग्रहनीत्या भवति, कस्यचित् वक्ष्यमाणदीक्षायाम् उपयो-गगमनात् इति दीक्षादिकं वक्तव्यम् । तत्र कः अधिकारी इति निरूपणार्थं शक्तिपातो विचार्यते । तत्र केचित् आहुः ज्ञानाभावात् अज्ञानमूलः संसारः तद्पगमे ज्ञानोदयात् शक्तिपात इति तेषां सम्यक् ज्ञानोदय एव

'संविदि फलभेदोऽत्र न प्रकल्प्यो मनीपिभिः।' इति, सर्वेषामाणवादीनामनुत्तरपदावासिरेव फलमित्यभिप्रायः।

२ स्वप्रकाशस्यरूपानुशीळनहेतोः ।

३ यथोक्तं गीतासु

'ज्ञानामिः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुतेऽर्जुन ।'

इति। तत्र कर्मभोगोऽपि द्विधा-क्रमेणाक्रमेण चेति, तत्र क्रमेण भोगे कर्मा-न्तरप्रसङ्गो दुर्निवार इति कदाचिदपि नास्य क्षयः स्यात्, अक्रमेण पुन-रेपां भोग एव न स्यात्। एवं हि कर्मणां क्रमफलदानात्मा स्वभाव एव स्यक्तो भवेत्, न चैतत् इत्युभयथापि नातः क्षयः कर्मणां सिच्चेत् अतश्च 'ज्ञानोदयात्' इत्युक्तम्।

श्यावत् इदम्' इतिकथनस्यायमिमायः – शक्तिपातवैचित्र्यात्
 कारणभेद एव न कार्यभेदः । यथोक्तम्

पं० ७ क० ख० पु० तदपगमज्ञानोदयादिति पाठः।

किंकृत इति वाच्यम्, कर्मजन्यत्वे कर्मफलवत् भोगत्वप्रसङ्गे भोगिनि च शक्तिपाताभ्युपगतौ अतिप्रसङ्गः, ई श्वरेच्छानिमित्तत्वे तु
ज्ञानोदयस्य अन्योन्याश्रयता वैयर्थ्यं च,
ईश्वरे रागादिप्रसङ्गः, विरुद्धयोः कर्मणोः
समबलयोः अन्योन्यप्रतिबन्धे कर्मसाम्यं,
ततः शक्तिपात इति चेत्, न – क्रमिकत्वे विरोधायोगात्, विरोधेऽपि अन्यस्य अविरुद्धस्य

४ पद्योडशपदार्थपरिशीलनाद्यं हि तक्विमित्तमुक्तं, तत्र कतरत्तदेक-निमित्तमिति ।

५ को नामानयोर्विशेष इति भावः।

६ ननु कर्मफल्याविशेषेऽपि तथेश्वरेच्छावशात् ज्ञानमेव कर्मान्तर-दाहकं न स्वर्गपश्चादिकर्म इत्याशङ्काह 'ईश्वरेच्छा' इत्यादि ।

७ ज्ञानोद्ये सति ईश्वरेच्छानिमित्तत्वमनुमीयते ईश्वरेच्छानुमाने च ज्ञानोद्य इति अन्योन्याश्रयणात् द्वयोरेवासिद्धता भवेदित्यर्थः।

८ इह हि भोगक्रममहिम्ना बहुपु कर्मसु क्षीणेषु कुत्रचित् अनियते काले यत्परिपकेऽपि समानसामर्थ्यविरोधत्वाद्विरुद्धे कर्मणी फर्ल प्रति रुद्धे तिष्ठतः, स्वकीयं स्वकीयं नियतं भोगं विधातुमुदासाते, तदनन्तर-भावीनि च कर्माणि अपरिपक्षत्वात् भोगाय नोन्मुखीभवन्ति, तदीदशं विरुद्धकर्मद्वयविरोधलक्षणं कर्मणां साम्यमुच्यते इति ।

९ कर्मणां च क्रमिकत्वमेव न्याय्यं परस्परपरिहृतस्त्ररूपतया युगपद-वस्थानायोगात्, अतश्च क्रमेणेव स्वमिप फलं ददातीति चैपां का नाम फलं प्रति अन्योन्यस्य रोज्नृता-कस्मिश्चिदिप कालक्षणे युगपत्प्र-वृत्त्ययोगात्।

पं ० १ ख ० पु ० कर्मजत्वेम्यकर्मफलेति पाठः ।

कर्मणो भोगदानप्रसङ्गात्, अविरुद्धकर्माप्रवृत्तौ तदेव देहपातप्रसङ्गात्, जात्यायुष्प्रदं कर्म न प्रतिबध्यते भोगप्रदमेव तु प्रतिबध्यते इति चेत्, कुतः - तत्कर्मसद्भावे यदि शक्तिः पतेत् तर्हि सा भोगप्रदात् किं विभियात् । अथ मैंलपरिपाके शक्तिपातः सोऽपि किंस्वैरूपः? किं च तस्य निमित्तम्? इति, एतेन वैराग्यं धर्मविशेषो विवेकः सत्सेवा सत्प्राप्तिः देवपूजा

१० स्वप्रकाशस्वरूपे निस्ये वस्तुनि यदज्ञानं तदेव मलं संसाराङ्क-रकारणमित्यत्र।विवादः । तत्र खेटपालगुरुरित्थं तस्य परिपाकमाह-'मल-निरोधात् शक्तिपातः रौदी शक्तिहिं निरोधिका यदा निरोधकाख्यात् स्वव्यापारात् निवर्तते तदायं स्फुटज्ञानिक्रयासमावेशात् शिवशक्तिपात-भाग्भवेदिति।'

११ अत्राक्षेपं करोति किंस्वरूप इत्यादिना, मलस्य नाशस्तावत् न संभवति, मलो हि एक इतीतरात्मनामपि नइयोदिति सर्वमुक्तिप्रसङ्गः, अथ न नाशः अपि तु पाकः स्वशक्तिप्रतिबद्धता, सापि विषाग्निवत् सर्वान् प्रति अविशिष्टा इति स एव प्रसङ्गः, अथ चेदुच्यते सहेतुकेति तत्र वक्तव्यं कर्म वा हेतुरीश्वरेच्छा वा, तत्र कर्म न तादृशं तस्य भोगैक-हेतुत्वात्, नापीश्वरेच्छा सा हि किं स्वतन्ना उत परतन्ना, परतन्ना तावत् कस्य परतन्त्रा इति, स्वतन्त्रा चेत् तस्य वीतरागद्वेपत्वात् सर्वान् प्रति अविशेषापत्तेः, अहेतुका इति चेत् प्रागेव नाशः स्यादिति स्थितिरेवास न स्यात् इति।

पं ० १ क ० पु ० कर्माप्रवृत्ति इति पाठः ।

पं० ८ ग० पु० धर्मविवेश इति, सत्सेवा आपत्प्राप्तिरिति च पाठः।

इत्यादिहेतुः प्रत्युक्त इति भेदवादिनां सर्वम् असमञ्जसम् । स्वतन्त्रपरमेशाद्वयवादे तु उपप-यते एतत्, यथाहि - परमेश्वेरः स्रूपाच्छाद-नक्रीडया पशुः पुद्रलोऽणुः संपन्नः, न च तस्य देशकालस्वरूपभेदविरोधः तद्वत् स्वरूप-स्थगनविनिवृत्या खरूपप्रलापतिं झैटिति वा क्रमेणैं वा समाश्रयन् राक्तिपातपात्रम् अणुः उच्यते, खातन्त्रमात्रसारश्च असौ परमशिवः शक्तेः पातियता इति निरपेक्षे एव शक्ति-पातो यः खरूपप्रथाफलः, यस्तु भोगोत्सुकस्य स कर्मापेक्षः, लोकोत्तररूपभोगोत्सुकस्य तु स एव शक्तिपातः परमेश्वरेच्छाप्रेरितमायागर्भा-धिकारीयरुद्रविष्णुब्रह्मादिद्वारेण, मन्नादिरूप-

'यथा हि परमेश्वरो निजरसेन स्वं छादयन् पराद्वयमयं वपुः पश्चिरितीर्यते लौकिकैः। तथैव पुनरप्यसौ विमलचित्स्वरूपं परं प्रकाशमतिरोद्धचिछव इतीर्यते योगिभिः॥'

१२ यथोक्तमन्यत्र

१३ झटिति - अनुपायादिक्रमेण।

१४ क्रमेण - वक्ष्यमाणदीक्षादिना।

१५ न तु कर्मयोगाद्यपेक्षक इति भावः।

पं० ११ क० पु० लोकोत्तररूपोऽनुत्तरभोगेति, ख० पु० लोकोत्तररूपो भोगेति पाठः।

त्वं मायापुंविवेकं पुंस्कलाविवेकं पुंप्रकृतिविवेकं पुंबुद्धिविवेकमन्यच फलं प्रस्नुवानः तद्धर-तत्त्वभोगं प्रतिबधाति, भोगमोक्षोभयोत्सुकस्य भोगे कर्मापेक्षो, मोक्षे तु तिन्नरपेक्षः इति सापेक्षानिरपेक्षः। न च वाच्यं – कस्मात् किसं-श्चिदेव पुंसि शक्तिपात इति, स एव परमेश्चरः तथा भाति इति सतत्वे कोऽसौ पुमान् नाम यदुदेशेन विषयकृता चोदना इयम्। स चायं शक्तिपातो नैवधा, – तीव्र-मध्य-मन्दस्य

'एवमस्यात्मनः काले कस्मिश्चिद्योग्यतावशात्। शक्तः संवध्यते शैवी शान्ता मुक्तिफलप्रदा॥ तत्संबन्धात्ततः कश्चित्तःक्षणादपवृज्यते। अज्ञानेन सहैकत्वं कस्यचिद्विनिवर्तते॥ रुद्रशक्तिसमाविष्टः स थियासुः शिवेच्छया। मुक्तिमुक्तिप्रसिद्धर्थं नीयते सद्वरुं प्रति॥ तमाराध्य ततस्तुष्टाद्दीक्षामाराध्य शाङ्करीम्। तत्क्षणाद्वोपभोगाद्वा देहपाते शिवं व्रजेत्॥ योगदीक्षां समासाद्य ज्ञात्वा योगं समभ्यसेत्। योगसिद्धिमवामोति तदन्ते शाश्चतं पदम्॥'

अत्रैवास्य छघुपञ्चिकाकारः कस्यचिचापूर्णांख्यातिरूपेणाज्ञानेन सह एकत्वं तन्मयत्वं विनिवर्तते तद्पहस्त्रनेन स्वात्मसाक्षात्कारलक्षणं पूर्ण

१६ अत्र शक्तिपातो नवधा इति यदुक्तं तद्दढीकरणार्थं मालिनीवि-जयोक्तं तन्यते

पं॰ ग॰ पु॰ तीव्रमध्यमन्दस्थोत्कर्षेति पाठः।

उत्कर्ष-माध्यस्थ्य-निकर्षैः पुनस्नैविध्यात्, तत्र उत्कृष्टतीत्रात् तदेव देहपाते परमेशता, मध्य-तीत्रात् शास्त्राचार्यानपेक्षिणः स्वप्रत्ययस्य प्रा-तिभज्ञानोदयः यदुद्ये बाह्यसंस्कारं विनैव भोगापवर्गप्रदः प्रातिभो गुरुरित्युच्यते तस्य हि

ज्ञानमुदेति, यतः स मध्यतीवया रुद्रशक्तया समाविष्टः संलक्ष्यते तक्त-छक्षणोदयात्, तद्वक्ष्यति द्वितीयपटले

> ्रभित तिसिश्च चिह्नानि तस्यैतानि विलक्षयेत्। तत्रैतत्त्रथमं चिह्नं रुद्दे भक्तिः सुनिश्चला ॥ द्वितीयं मन्नसिद्धिः स्यात्सद्यः प्रत्ययकारिका। सर्वसत्त्वविक्षत्वं च तृतीयं तस्य लक्षणम् ॥ प्रारब्धकार्यनिष्पत्तिश्चिह्नमाहुश्चतुर्थकम्। कवित्वं पञ्चमं ज्ञेयं सालङ्कारमनोहरम् ॥ सर्वशास्त्रार्थिच्तुत्वमकसाचास्य जायते।

इति । अत एव चात्र गुर्वाद्यनपेक्षणात् अन्यत्र स्वसंवित्तिदेवीभिदींक्षिन्तसांसिद्धिक इति उपिदृष्टः । एवं चास्य स्वयंप्रवृत्तेरिष अकल्पिते ज्ञाने किमेवमेवैतत् न वा इति संवादमपेक्षमाणस्य यदा गुरुं प्रति वियासा भवति तदा सा पारमेश्वर्या शक्त्या वक्ष्यमाणलक्षणं सद्धुरुं प्रति नीयते, येन तत्प्राप्तिमात्रादेवास्य तथा दाद्ध्यीत्पादात् ज्ञानं परं पूर्णतां यायात्, यद्धशात् परेपामनायासमेव ततो भुक्तिमुक्ती स्याताम्, अत एवास्याकल्पितत्वेऽिष श्रीतन्त्रालोके सहिभित्तिकत्वमुक्तम्, अन्यथा तु निर्भित्तिकत्वम् अस्यव पादत्रयस्यावृत्त्या च स कश्चित् मन्दतीव्ररूपया शिवशक्त्या प्रोदितस्वविमशों भुक्तिमुक्तिप्रसिद्ध्यं सद्धुरुं प्रति जिगमिषुः सन् गतौ सत्यां तां प्राप्य तेन तेन आराधनप्रकारेण प्रसन्नात् तस्यात् पारमेश्वरं कंचन दीक्षाप्रकारमासाद्य तत्समनन्तरमेव सति देहे शिवं वजेत्-पूर्णन्ज्ञानिक्रयोत्तेजनेन तदेकरूपस्यात्मसाक्षात्कारमासाद्येत् येन पूर्वोक्तस्मसाल्यक्षणापत्तौ जीवन्मुक्तः स्यात् । यद्वा भुक्तभोगतया आसन्नमरणस्त-स्थणादेव च देहपाते शिवं वजेत् ।

न समय्यादिकल्पना काचित्, अत्रापि तारत-म्यसन्द्रावः-इच्छावैचित्र्यात् इति, सत्यपि प्रा-तिभत्वे शास्त्राद्यपेक्षा संवादाय स्याद्पि, इति निर्भित्तिसभित्यादिबहुभेद्त्वम् आचार्यस्य प्रा-तिभस्यागमेषु उक्तम्, सर्वथा प्रतिभांशो व-

> 'दृष्टा शिष्यं जरायस्तं व्याधिभिः परिपीडितम् । उस्क्रमय्य ततस्त्वेनं परे तत्त्वे नियोजयेत् ॥'

इति नीत्या सद्यो निर्वाणदीक्षाद्वारेण परे तस्त्रे योजितः स्यादित्यर्थः । अत एव वाशब्दौ विकल्पद्योतको, तीवमध्यमया शक्तया संबद्धस्तु पूर्ववत् दीक्षामासाद्यापि अनात्मरूपे बुद्धादौ आत्माभिमानस्य तादवस्थ्यात् आत्मनि दार्ह्येन शिवेकरूपतां न वेत्तीति किञ्चित्कालमिदं शरीरारम्भकं कर्मोप भुज्य आहित शेषवृत्तिर्देह पाते शिवं वजेत्, तदास्य तदैकात्म्याभि-व्यक्तिः सादिति स इलादेः सकलस्यैव वाक्यस तत्क्षणाद्वा इति अपास पुनरावृत्त्या अयमर्थः । यथा योगो हि भोगैकसाधनम् इति बुभुक्षूणां तत्प्रधानेव दीक्षा न्याय्या इति उक्तं योगदीक्षामिति, अत एव पूर्वं दीक्षायां ज्ञानस्य प्राधान्यं तद्विमोचकमेव, क्रिया पुनरुभयानुयायिनीति नास्याः पृथगुपादानम्, तेन मध्यमध्यरूपया शक्त्या संबद्धः शिवरूपतालाभौ-त्सुक्येऽपि बुभुक्षुत्वादेव धिया कचन यथाभीष्टे तत्त्वे गुरुणा योजितः तत एव श्रुतचिन्तादिमुखेन योगं ज्ञात्वा तत्तद्धारणादिक्रमेण समभ्य-सेत् येन तिसिद्धिमाहात्म्यात् अनेनैव देहेन तत्र तत्र तत्त्वभोगान् भुक्तवा तदवसाने शाश्वतं पदमवाप्तोति इत्यनेनैव संबन्धः । मध्यमध्य-शक्तिपाते इयान् विशेषो यत् देहान्ते योगसिद्धिमवामोतीति । तदुक्तं श्रीतचालोके

> 'मध्यमन्दे शक्तिपाते शिवलाभोत्सुकोऽपि सन् । बुभुक्षुर्यत्र युक्तसाद्भुक्तवा देहक्षये शिवः॥

पं० १ ख० पु० तारतम्यस्य सङ्गाव इति पाठः । पं॰ ५ ख॰ पु॰ प्रातिभांश इति पाठः।

लीयान् — तत्संनिधी अन्येषाम् अनिधकारात्। भेददर्शन इव अनादिशिवसंनिधी मुक्तिशिन्नानां स्वष्टिलयादिकृत्येषु मन्दतीत्रात् शिक्ति-पातात् सद्वुरुविषया यियासा भवति, असद्वु-रुविषयायां तु तिरोभाव एव, असद्वुरुतस्तु सद्वुरुगमनं शिक्तपातादेव। सद्वुरुस्तु समस्ते-तच्छास्त्रतत्त्वज्ञानपूर्णः साक्षात् भगवद्भैरवभ-द्वारक एव, योगिनोऽपि स्वभ्यस्तज्ञानतयैव मोचकत्वे तत्र योग्यत्वस्य सौभाग्यलावण्या-

> मन्दमध्ये तु तत्रैव तत्त्वेनापि नियोजितः। देहान्ते तद्वरं भोगं भुक्त्वा पश्चाच्छिवं ब्रजेत्॥'

इति । एविमदं भेदद्वयं शिवधिमसाधकविषयम् आद्यस्तु पुत्रकविषय इति विभागः । अस्वैव श्लोकस्य द्वितीयपादवर्जमावृत्त्या लोकधिमणः साधकस्य देहान्ते तत्र तत्राभीष्टे तत्त्वादौ योगेन योजनया भोगरू-पायाः सिद्धेरेव तीव्रमध्यमन्दरूपतया प्राप्तिर्भवतीति शक्तेरिप एवंप्रका-रत्वमुक्तं स्यात् । तदुक्तं श्रीतन्त्रालोक एव

> 'तीत्रमन्दे मध्यमन्दे मन्दमन्दे बुभुक्षुता । क्रमान्मुख्यातिमात्रेण विधिनेत्यन्ततः शिवम् ॥'

इति । एतच तिद्वविक एवासाभिः सर्वं विवेचितं, किन्तु इयत् तत्र न्यूनं वर्तते—यदनत्यस्यास्य श्लोकस्य न पाठ इति स चास्माभिरुपपन्नोऽपि न किल्पतः प्रायः कचन पुस्तकान्तरेषु अदृष्टत्वात् दुर्जनप्रायाद्यतनमूर्ख-जनसंत्रासाच, अर्थगत्या तु ग्रन्थकृदुपज्ञतया व्याख्यात एव परिमिति अर्छं बहुना ।

पं०९क॰ पु॰ योगिलस्येति, लावण्यादिसत्त्वसेवानुपयोगीत्यादि च पाठः।

दिमत्वस्येवानुपयोगात् । असद्गुरुस्तु अन्यः सर्व एव। एवं यियासुः ग्ररोः ज्ञानलक्षणां दीक्षां प्राप्तोति यया सद्य एव मुक्तो भवति जीवन्नपि, अत्र अवलोकनात् कथनात् शास्त्र-संबोधनात् चर्यादर्शनात् चरुदानात् इत्याद्यो भेदाः । अभ्यासवतो वा तदानीं सद्य एव प्राणवियोजिकां दीक्षां लभते, सा तु मरण-क्षण एव कार्या इति वक्ष्याम इति । तीत्र-स्त्रिधा उत्कृष्टमध्यात् राक्तिपातात् कृतदीक्षा-कोऽपि स्वात्मनः शिवतायां न तथा दृढप्र-तिपत्तिः भवति, प्रतिपत्तिपरिपाकक्रमेण तु देहान्ते शिव एव, मध्यमध्यात् तु शिवतोत्सु-कोऽपि भोगप्रेप्सुः भवति इति तथैव दीक्षायां ज्ञानभाजनम्, स च योगाभ्यासलब्धम् अने-नैव देहेन भोगं भुक्त्वा देहान्ते शिव एव। निकृष्टमध्यातु देहान्तरेण भोगं भुक्त्वा शिव-त्वम् एति, इति । मध्यस्तु त्रिधा-भोगोत्सु-कता यदा प्रधानभृता तदा मन्दत्वं-पारमे-

पं॰ २ क॰ पु॰ स एवेति पाठः।

पं॰ १२ क॰ पु॰ देहान्ते इलारभ्य भुक्ला इलान्तः पाठो नास्ति ।

श्वरमत्रयोगोपायतया यतस्तत्र औत्सुक्यम्, पारमेशमत्रयोगादेश्च यतो मोक्षपर्यन्तत्वम् अतः शक्तिपातरूपता । तत्रापि तारतम्यात् त्रैविध्यम्, इत्येष भुँख्यः शक्तिपातः। वैष्ण-वादीनां तु राजानुयहवत् न मोक्षान्तता इति न इह विवेचनम्। शिवशक्तयधिष्ठानं तु सर्वत्र इति उक्तम्, सौं परं ज्येष्ठा न भवति अपि तु घोरा घोरतरा वा, स एष शक्ति-पातो विचित्रोऽपि तारैतम्यवैचित्रयात् भियते, कश्चित् वैष्णवादिस्थः समय्यादिक्रमेण स्रोतें:-पञ्चके च प्राप्तपरिपाकः सर्वोत्तीर्णभगवत्षड-र्धशास्त्रपरमाधिकारिताम् एति, अन्यस्तु उछ-इनक्रमेण अनन्तभेदेन, कोऽपि अक्रमम् इति अत एव अधराधरशासनस्था गुरवोऽपि इह मण्डलमात्रदर्शनेऽपि अनधिकारिणः, ऊर्ध्वशा-सनस्थस्तु गुरुः अधराधरशासनं प्रत्युत प्राण-यति - पूर्णत्वात् इति सर्वाधिकारी । स च

१७ त्रिविधः।

१८ सा-शिवशक्तिरित्यर्थः।

१९ तारतम्यवैचित्र्यात्-अवान्तरातिशयेनेत्यर्थः ।

२० स्रोतःपञ्चके - तन्नविशेषे इत्यर्थः।

दैशिको गुरुः आचार्यो दीक्षकः चुम्बकः, स चायं पूर्णज्ञान एव सर्वोत्तमः - तेन विना दीक्षायसंपत्तेः। योगी तु फलोत्सुकस्य युक्तो यदि उपायोपदेशेन अव्यवहितमेव फलं दातुं शकः उपायोपदेशेन तु ज्ञाने एव युक्तो मोक्षेऽपि अभ्युपायात् ज्ञानपूर्णताकाङ्की च वहूनपि गुरून् कुर्यात् । उत्तमोत्तमादिज्ञान-भेदापेक्षया तेषु तु वर्तेत, संपूर्णज्ञानगुरुत्यागे तु प्रायश्चित्तमेव । ननु सोऽपि अव्रुवन् विप-रीतं वा ब्रुवन् किं न त्याज्यः, नैव इति ब्रुमः, तस्य हि पूर्णज्ञानत्वात् एव रागाद्यभाव इति अवचनादिकं शिष्यगतेनैव केनचित् अयोग्य-त्वानाश्वस्तत्वादिना निमित्तेन स्यात् इति, तदुपासने यतनीयं शिष्येण, न तत्त्यागे। एवम् अनुयहनिमित्तं शक्तिपातो निरपेक्ष एव-

'आमोदार्थी यथा भृद्धः पुष्पात् पुष्पान्तरं वजेत्। विज्ञानार्थी तथा शिष्यो गुरोर्गुर्वन्तरं वजेत् ॥'

इति।

२१ यदुक्तम्

पं ० १२ ख ० पु । बिष्यगतं नैवेति पाठः ।

कर्मादिनियत्यपेक्षणात्। तिरोभाव इति, तिरो-भावो हि केर्मायपेक्षगाढदुःखमोहभागित्व-फलः, यथाहि — प्रकाशस्वातन्त्र्यात् प्रबुद्धोऽपि मूढवत् चेष्टते हृद्येन च मूढचेष्टां निन्दति, तथा मूढोऽपि प्रबुद्धचेष्टां मन्नाराधनादिकां कुर्यात्, निन्देचै, यथा च अस्य मूढचेष्टा कि-यमाणापि प्रबुद्धस्य ध्वंसम् एति तथा अस्य प्रबुद्धचेष्टा, सा तु निन्यमाना — निषिद्धा-

२२ यथोक्तं तन्नालोके

'नियत्येव यदा चैव स्वरूपाच्छादनक्रमात्। भुक्के दुःखविमोहादि तदा कर्मफलक्रमः॥ त्यक्तवा तु नियमं कार्मं दुःखमोहपरीतताम्। विभासियपुरास्तेऽयं तिरोधानेऽनपेक्षकः॥'

इति ।

२३ तथा च श्रीविद्याधिपतिः

भ्ये यौष्माके शासनमार्गे कृतदीक्षाः संगच्छन्ते मोहवशाद्विप्रतिपत्तिम् । नृनं तेषां नास्ति भवद्वानुनियोगः संकोचः किं सूर्यकरैस्तामरसानाम् ॥ ज्ञातज्ञेया धातृपदस्था अपि मन्ने ये व्वन्मार्गात्कापथगास्तेऽपि न सम्यक् । प्रायस्तेषां लैङ्गिकबुद्धादिसमुत्थो मिथ्याबोधः सर्पवसादीपजकहपः ॥'

इति।

पं ० १ क ॰ पु ० नियत्यनपेक्षणादिति पाठः । पं ० २ क ॰ पु ० कंमीं चनपेक्षेति पाठः ।

चरणरूपत्वात् खयं च तयेव विशङ्कमानत्वात् एनं दुःखमोहपङ्के निमज्जयति, न तु उत्पन्न-शक्तिपातस्य तिरोभावोऽस्ति, अत्रापि च कर्मा-द्यपेक्षौँ पूर्ववत् निषेध्या, तत्रापि च इच्छा-वैचित्र्यात् एतदेहमात्रोपभोग्यदुःखफलत्वं वा दीक्षासमयचर्याग्रुरुदेवास्यादौ सेवानिन्द्नोभ-यप्रसक्तानामिव प्राक् शिवशासनस्थानां तत्त्यागिनामिव । तत्रापि इच्छावैचित्र्यात् तिरोभूतोऽपि स्वयं वा शक्तिपातेन युज्यते, मृतो वा बन्धुगुर्वादिक्रपामुखेन, इत्येवं पर्श्व-

२४ यथोक्तम् ।

'न चास्य कर्ममहिमा ताइग्येनेत्थमास्त सः। किं हि तत्कर्म कसाद्वा पूर्वेणात्र समो विधिः॥ तसात्सा परमेशेच्छा ययायं मोहितस्तथा । अनन्तकालसंवेद्यदुःखपात्रत्वमीहते ॥ तत्रापि चेच्छावैचित्र्यादिहासुत्रोभयात्मकः।'

इति।

२५ यथोक्तं श्रीसोमानन्दपादैः

'कुत्सितेऽकुत्सितस्य स्यात्कथमुन्मुखतेति चेत्। रूपप्रसाररसतो गहिंतत्वमयुक्तिमत्॥

पं० १ क० पु० तथैव इति पाठः।

पं॰ १० ख॰ पु॰ कृपामूलेनेति पाठः।

## कृत्यभागित्वं स्वात्मनि अनुसंद्धत् परमेश्वर एव, इति न खण्डितमात्मानं पर्येत्।

यथा निरर्गलखात्मखातत्र्यात्परमेश्वरः । आच्छादयेत्रिजं धाम तथा विष्टणुयादिष ॥ अप्रबुद्धेऽपि वा धाम्नि खस्मिन्बुद्धवदाचरेत् । भूयो बुद्धोत वा सोऽयं शक्तिपातोऽनपेक्षकः ॥

जह निअर्झेड महेसरु अच्छिव संविरवितन्ह । पुणुस अत्ति विपर पसरु अच्छ इविमल सरूइ ॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचार्यविरिचते तन्त्रसारे शक्तिपातप्रकाशनं नाम एकादशमाहिकम् ॥ ११ ॥

## अथ द्वादशमाहिकम्।

**----**%

दीक्षादिकं वक्तव्यम् इति उक्तम्, अतो दीक्षाखरूपनिरूपणार्थं प्राक् कर्तव्यं स्नानम् उपदिश्यते । स्नानं च शुद्धता उच्यते, शुद्धता च परमेश्वरखरूपसमावेशः। काल्ल-ष्यापगमो हि शुंद्धिः, काळुष्यं च तदेकरू-पेऽपि अतत्स्वभावरूपान्तरसंवलनाभिमानः । तदिहै खतब्रानन्दचिन्मात्रसारे खात्मनि विश्वत्रापि वा तद्नैयरूपसंवलनाभिमानः अशुद्धिः, सा च महाभैरवसमावेशेन व्यपी-ह्यते, सोऽपि कस्यचित् झटिति भवेत्, कस्यापि उपायान्तरमुखप्रेक्षी। तत्रापि च एक-द्वित्रयादिभेदेन समस्तव्यस्ततया कचित् कस्य-चित् कदाचित् च, तथा आश्वासोपलब्धेः विचित्रो भेदः। स च अष्टधा-क्षितिजलपव-

१ सामान्येन कथनमेतत्।

२ विशेषमाह तदिहेत्यादिना ।

३ तद्न्यरूपेति अस्वतन्नाप्रकाशरूपेत्यर्थः।

४ तत्रापि च - उपायमुखप्रेक्षित्वे इत्यर्थः ।

नहुताशनाकाशसोमसूर्यात्मरूपासु अष्टासु मू-र्तिषु मन्त्रन्यासमहिम्रा परमेश्वररूपतया भा-वितास तादात्म्येन च देहे परमेश्वरसमाविष्टे शरीरादिविभागवृत्तेः चैतन्यस्यापि परमेश्वरस-मावेशप्राप्तिः, कस्यापि तु स्नानवस्नादितुष्टि-जनकत्वात् परमेशोपायतामेतीति, उक्तं च श्रीमदानन्दादौ – धृतिः आप्यायो वीर्यं मलदा-हो व्याप्तिः सृष्टिसामर्थ्यं स्थितिसामर्थ्यम् अभे-दश्च इत्येतानि तेषु मुख्यफलानि – तेषु तेषु उपाहितस्य मन्त्रस्य तत्तद्रुपधारित्वात् । वीरोद्दे-शेन तु विशेषः, तद्यथा- रणरेणुः वीराम्भः महामरुत् वीरभस इमशाननभः तदुपहितौ

५ यथोक्तं तच्चालोके

'एता ह्यनुप्रहात्मानो मूर्तयोऽष्टौ शिवात्मिकाः। स्वरूपशिवरूपाभ्यां ध्यानात्तत्त्वलप्रदाः॥'

इति ।

६ यथोक्तं तन्नालोके

'श्रीमदानन्दशास्त्रे च नाश्चिद्धः स्याद्विपश्चितः। किं तु स्नानं सवस्रत्वं तुष्टिसंजननं भवेत्॥'

इति ।

७ तेषु तेषु - पृथिव्यादिष्वित्यर्थः । उपाहितस्य-अनुसंधानेन स्थापि-तस्येत्यर्थः ।

पं० ४ क॰ पु॰ शरीराविभागवृत्तेरिति पाठः ।

चन्द्राकों आत्मा निर्विकल्पकः । पुनरिप बार्द्धाभ्यन्तरतया द्वित्वम्, बहिरुपास्यमन्नता-दात्म्येन तन्मयीकृते तत्र तत्र निमज्जनम् इत्युक्तम् । विशेषस्तु आनन्दद्रव्यं वीराधार-गतं निरीक्षणेन शिवमयीकृत्य तत्रैव मन्नच-क्रपूजनम्, ततः तेनैव देहप्राणोभयाश्रितदे-वताचक्रतर्पणम् इति मुख्यं स्नानम् । आभ्य-न्तरं यथा – तत्तद्धरादिरूपधारणया तत्र तत्र पार्थिवादौ चक्रे तन्मयीभावः ।

परभैरवसंमञ्जनमाहुः स्नानं यथा तु तद्भवति ।
तदिप बाद्धं स्नानं
न मुख्यमुपचारतः किं तु ॥

'आत्मैव परमेशानो निराचारमहाहृदः। विश्वं निमज्ज्य तत्रैव तिष्ठव्युद्धश्च शोधकः॥' इत्यात्मस्नानमष्टमम् ।

८ तत्र बाह्यस्नानकमः-यथेष्टमत्रं हृदये स्मरन् गोरजोऽन्तः पद्त्रयं गच्छेत् इति पार्थिवम् १ तथेव पञ्चाङ्गमित्रतेर्मूर्धादिपादान्तं प्रक्षात्य साङ्गमूळं जपित्रमज्जेत् २ अस्रेणाझ्युत्थितं भस्म जप्त्वा कवऋहृद्धयपदे दद्यात् ततो भस्ममुष्टिं साङ्गमूळजप्तां मूर्झि क्षिपेत् ३ ह्वादिनि वायौ मन्न-वाक् गतागतं ऋत्वा वायव्यं स्नानमाचरेत् ४ तथा निर्मेछे गगनेऽपि एकाप्रीकृतदृष्टिर्मेन्नं स्मरेत् इत्याकाशीयम् ५ एवं सोमार्कतेजिति शिव-भावनं स्नानमुच्यते, तथा

परमानन्द्रनिमञ्जणु इउपरमत्थिण हाणु । तहिं आविद्वतरित इ आविध्तरात्त दिणु जाणइ पर अप्पाणु ॥

इति श्रीमदाचार्यामिनवगुप्तविरचिते श्रीतन्नसारे स्नानप्रकाशनं नाम द्वादशमाहिकम् ॥ १२ ॥

Maria Commission of the Paris o

Man work

## अथ त्रयोदशमाहिकम्।

अथ प्रसन्नहृदयो यागस्थानं यायात्, तच यत्रेव हृद्यं प्रसादयुक्तं परमेश्वरसमावे-शयोग्यं भवति तदेव, न तु अस्य अन्यह्न-क्षणम्, उक्तावपि ध्येयतादात्म्यमेव कारणम्, तद्पि भावप्रसादादेव इति नान्यत् स्थानम्। पीठपर्वतायम् इत्यादिस्तु शास्त्रे स्थानोद्देश एतत्पर एव बोद्धव्यः - तेषु तेषु पीठादि-स्थानेषु परमेशानियत्या परमेश्वराविष्टानां श-क्तीनां देहयहणात्, आर्यदेशा इव धार्मि-काणां, म्लेच्छदेशा इव अधार्मिकाणाम्, पर्व-तामादेश्चेकान्तत्वेन विश्लेपपरिहारात् ऐकां-**प्यपद्**त्वम् इति । तत्र यागगृहाये वहिरेव

'तसात्तिक्से विमुत्तये वा पूजाजपसमाधिषु । तत्स्थानं यत्र विश्रान्तिसुन्दरं हृदयं भवेत् ॥'

इति।

१ पीठपर्वतायं-प्रद्युम्नपीठादि ।

२ आर्यावर्तः पुण्यभूमिर्मध्यं विनध्यहिमागयोरिति कोशः।

३ तदुक्तम्।

पं॰ ११ क॰ पु॰ ऐकाम्यप्रदलमिति पाठः।

सामान्यन्यासं कुर्यात्, करयोः पूर्वं, ततो देहे। हीं-न-फ-द्रीं, हीं-आ-क्ष-हीं इत्याभ्यां शक्ति-शक्तिमद्राचकाभ्यां माँलिनीशब्दराशिमन्ना-भ्याम्, एकेनैव आदौ शक्तिः ततः शक्तिमा निति, मुक्तौ पादायाच्छिरोऽन्तम्, भुक्तौ तु सर्वो विपर्ययः। मालिनी हि भगवती मुख्यं शाक्तं रूपं बीजयोनिसंघट्टेन समस्तंकामदुघम्।

४ शब्दराशिः – मातृका, तत्र मातृकान्यासो यथा।
'ललाटवक्रे दक्कर्णनासागण्डरदौष्ठगे।
द्वये द्वये शिखाजिह्ने विसर्गान्तास्तु पोडश ॥
दक्षान्ययोः स्कन्धवाह्नोः कराङ्गुलिनखे कचौ।
वर्गौ टतौ कमात्कट्यामूर्वादेषु नियोजयेत्॥
पवर्ग पार्श्वयोः पृष्ठे जठरे हृद्यथो नव।
इल्लेष मातृकान्यासः ………॥'

इति। मालिनीन्यासस्तु परात्रिंशिकाचिवरणे निर्दिष्टः। तत्र मानुका बालाङ्गनादिप्रसिद्धा । मालिनी यथा – न ऋ ऋ ॡ ॡ थ च घ ई ण उ ऊ ब क ख ग घ ङ इ अ व भ य ड ढ ठ झ ञ ज र ट प छ छ आ स अः ह प क्ष म श अं त ए ऐ ओ औ द फ, इति।

५ यथोक्तं तन्नालोके

'अन्योन्यबीजयोनीनां क्षोभाद्वैसिंगिकोद्यात्। कां कां सिद्धिं न वितरेत्किं वा न्यूनं न पूरयेत्॥ योनिबीजार्णसांकर्यं बहुधा यद्यपि स्थितम्। तथापि नादिफान्तोऽयं कमो मुख्यः प्रकीर्तितः॥'

इति।

पं॰ १ ग॰ पु॰ पूर्णमिति पाठः । पं॰ २ क॰ पु॰ अन्क्षेति पाठः ।

अन्वर्थं चैतन्नाम रुद्रशक्तिमालाभिर्युक्ता फलेषु पुष्पिता संसारशिशिरसंहारनादश्रमरी सिद्धि-मोक्षधारिणी दानादानशक्तियुक्ता इति र-ल-योरेकत्वस्मृतेः। अत एव हि श्रष्टविधिरपि मन्न एतत्र्यासात् पूर्णो भवति, साञ्जनोऽपि गारुडवैष्णवादिर्निरञ्जनताम् एत्य मोक्षप्रदो भवति। देहन्यासानन्तरम् अर्घपात्रे अयमेव न्यासः। इह हि कियाकारकाणां परमेश्वराभे-दप्रतिपत्तिदार्व्यसिद्धये पूजािकया उदाहर्रणी-

६ साञ्जनः-मायामलसहित इत्यर्थः।

७ तल्लक्षणं यथा।

'यावित्सद्धमिसद्धं वा साध्यत्वेनाभिधीयते । आश्रितकमरूपत्वात्सा क्रियेत्यभिधीयते ॥'

तथा।

'गुणभूतेरवयवैः समूहः क्रमजन्मनाम् । बुद्धा प्रकल्पिताभेदः क्रियेति व्यपदिश्यते ॥'

इति । तथा कारकाणि

'कर्ता कर्माथ करणं संप्रदानं तथैव च । अपादानं तथाधारः कारकाणि पडेव हि ॥'

इति।

८ उदाहरणीकृतेति ।

'यथा हि वाहः कटकभ्रमस्वातन्त्रयमागतः। अश्वः संग्रामरूढोऽपि तां शिक्षां नातिवर्तते॥

पं० २ क॰ पु॰ संसारशिशिरसंसारनादेति पाठः । पं॰ ५ क॰ पु॰ यत्रेति पाठः ।

कता, तत्र च सर्वकारकाणाम् इत्थं परमेश्व-रीभावः, तत्र यष्ट्राधारस्य स्थानशुद्ध्यापादा-नकरणयोरर्घपात्रशुद्धिन्यासाभ्याम् न्यासात्, याज्यस्य स्थण्डिलादिन्यासात्। एवं कियाक्रमेणापि परमेश्वरीकृतसमस्तका-रकः तयैव दशा सर्विक्रियाः पश्यन् विनापि प्रमुखज्ञानयोगाभ्यां परमेश्वर एव भवति। एवम् अर्घपात्रे न्यस्य पुष्पधूपायैः पूजियत्वा तद्विप्रुड्भिः यागसारं पुष्पादि च प्रोक्षेयेत्। ततः प्रभामं एंडले भूमौ खे वा ओं-बाह्यपरिवा-

> तथार्चनक्रियाभ्यासशिवीभावितकारकः। गच्छंस्तिष्टन्नपि हैतं कारकाणां व्यपोज्झति ॥ तथैवाभ्यासनिष्टस्याक्रमाद्विश्वमिदं हठात्। संपूर्णशिवताक्षोभनरीनृत्तमिव स्फुरत्॥'

इति । उक्तं चोत्पलभट्टपादैः

'अहो साधुतमः कोऽपि शिवपूजामहोत्सवः। षट्टान्निंशतोऽपि तत्त्वानां क्षोभो यत्रोल्लसत्यलम् ॥'

इति ।

९ यथोक्तम ।

'अर्घपात्राम्बुविप्रुङ्गिः स्पृष्टं सर्वे हि शुचाति । शिवार्ककरसंस्पर्शात्कान्या शुद्धिर्भविष्यति ॥'

इति ।

१० प्रभामण्डलेति-न्निशूलार्कवृषमातृक्षेत्रपान्यजेत् , तन्नार्चने क्रमः ।

राय नम इति पूजयेत् । ततो द्वीरस्थाने ओं-द्वारदेवताचकाय नम इति पूजयेत्। अगुप्ते तु बहिःस्थाने सति प्रविरय मण्डलस्थ-ण्डिलाय एव बाह्यपरिवीरद्वारदेवताचऋपूजां पूर्वीक्तं च न्यासादि कुर्यात्, न वहिः। ततोऽपि फट् फट् फट् इति अस्रजसपुष्पं प्रक्षिप्य विद्यानपसारितान् ध्यात्वा अन्तः प्रविश्य परमेश्वरिकरणेद्धया दृष्ट्या अभितो यागयहं पेईयेत्। तत्र मुमुक्षुरुत्तराभिमुखस्ति-

> 'तारो नाम चतुर्थ्यन्तं नमश्चेत्यर्चने मनुः। एकोचारेण वा बाह्यपरिवारेति शब्दितः ॥'

इति ।

११ द्वारस्थान इत्यत्र विस्तारक्रमो यथा - द्वारोध्वे लक्ष्मीगणेशपूजनं, तयोर्दक्षे दिण्डिनं, वामे महोदरं, मध्ये वागीश्वरीं, स्वदक्षे निन्दनं, वामे कालं, मध्ये त्रिमार्गगां, तथैव स्वदक्षे द्वाः स्थशाखयोः कालिन्दीच्छागमे-पान् , देहल्यघोऽनन्तेशमाधारशक्तीश्च, द्वारमध्ये सरस्वत्या सहास्त्रं पूज-येत्, सर्वे च पद्माधारगताः कल्पनीयाः, मन्नश्च पूर्ववदेव । संक्षेपक्रमेण 'द्वारदेवताचकायं नम' इति बोध्यम् ।

१२ यथोक्तं तन्त्रालोके।

'रहस्यपूजां चेत्कुर्यात्तद्वाह्यपरिवारकम्। द्वाःस्थांश्च पूजयेदन्तर्देवाम्रे कल्पनाक्रमात् ॥'

इति ।

१३ तथा अस्त्रमन्नेण दिग्वन्धनं कवचेन तदाच्छादनं च कुर्यात् इत्यवान्तरो भेदः।

ष्टेत्, यथा भगवद्घोरतेजसा झटित्येव प्रष्ट-पाशो भवेत्। तैँत्र परमेश्वरखातत्र्यमेव मूर्ला-भासनया दिकत्वम् अवभासयति । तत्र चि-त्प्रकाश एव मध्यं, तत इतरप्रविभागप्रवृत्तेः प्रकाशस्वीकार्यमूर्ध्वम्, अतथार्भृतम् अधः, प्र-काशनसंमुखीनं पूर्वम्, इतरत् अँपरम्, संमु-खीभूतप्रकाशत्वात् अनन्तरं तत्प्रकाशधारारो-हस्थानं दक्षिणम् आनुकूल्यात्, तत्संमुखं तु अवभास्यत्वात् उत्तरम् , इति दिक्चतुष्कम्।तत्र मध्ये भगवान्, ऊर्ध्वेऽस्य ऐशानं वक्रम्, अधः पातालवऋम्, पूर्वादिदिक्चतुष्के श्रीतत्पुरुषा-घोरसद्योवामाख्यम्, दिक्चतुष्कमध्ये अन्याश्च-

१४ इह

'यद्यप्यस्ति न दिङ्गाम काचित्पूर्वापरादिका । प्रत्ययो हि न तस्याः स्यादेकस्या अनुपाहितेः ॥ उपाधिः पूर्वतादिष्ट इति चेत्तत्कृतं दिशा । उपाधिमात्रं तु तथा वैचित्र्याय कथं भवेत् ॥'

इत्याशङ्कां गर्भीकृत्याह तत्रेत्यादि।

३५ मूर्त्याभासना च

'मूर्तिवैचिव्यतो देशक्रममाभासयत्यसी।'

इति प्रत्यभिज्ञादिष्टनीत्या।

१६ अतथाभूतं-प्रकाशेनास्वीकृतमित्यर्थः।

१७ अपरं - पश्चिममित्यर्थः ।

तस्रः - इत्येवं संविन्महिमैव मूर्तिकृतं दिग्भेदं भासयति, इति दिक् न तत्त्वान्तरम्। यथा यथा च र्वच्छाया लङ्घायितुम् इष्टा सती पुरः पुरो भवति तथा परमेश्वरमध्यतामेति सर्वाधि-ष्टातृतैव माध्यस्थ्यम् इत्युक्तम्। एवं यथा भग-वान् दिग्विंभागकारी तथा सूर्योऽपि, स हि पारमेश्वर्येव ज्ञानशक्तिरित्युक्तं तेत्र तत्र, तत्र पूर्वं व्यक्तेः पूर्वा यत्रैव च तथा तत्रैव, एवं स्वात्माधीनापि स्वसंमुखीनस्य देशस्य पुरस्ता-त्त्वात् । एवं स्वात्मसूर्यपरमेशत्रितयैकीभाव-नया दिक्चर्चा इति अभिनवगुप्तगुरवः। एवं

१८ यथोक्तम् त्रिकहृद्ये।

'स्वपदा स्वशिरइछायां यद्वलङ्कित्रमीहते । पादोहेरो शिरो न स्यात्तथेयं बैन्दवी कला ॥'

इति।

१९ यथोक्तम तन्नालोके।

'दिगिवभागस्तु तज्जोऽस्ति वदनानां चतुष्ट्यात् । पञ्चमास्ययुजित्वे तौ परित्यक्तनिजात्मकौ॥

इति।

२० तत्र तत्र - परात्रिंशिकादावित्यर्थः।

पं० ४ ग० पु० परमेश्वरोऽपि मध्यतामिति पाठः ।

स्थिते उत्तराभिमुखम् उपविदय देहपुर्यष्टेकादौ अहंभावत्यागेन देहतां दहेतूँ संनिधावपि पर-देहवत् - अदेहत्वात् , ततो निस्तरङ्गश्चवधाम-रूढस्य दृष्टिस्वाभाव्यात् या किल आद्या स्पन्द-कला सैव मूर्तिः, तदुपरि यथोपदिष्टयाज्य-देवताचक्रन्यासः, प्राधान्येन च इह शक्तयो भगवन्नवार्त्मादीनां याज्याः – तदासनत्वात्

२१ उत्तराभिमुखमिति । तथा चोक्तं 'तन्मध्यस्थितनाथस्य प्रहीतुं दक्षिणं महः। उद्द्युखाः स्युः पाश्चात्यं प्रहीतुं पूर्वतोमुखाः ॥'

इति ।

२२ पुर्यष्टकशरीरग्रुद्धिर्यथा - हत्पद्मस्थितमात्मानं सूक्ष्मं खद्योतिनभं स्फुरत्तारकाकारं हत्कण्ठतालुभ्रमध्यब्रह्मरन्ध्रभेदेन अर्ध्वरेचकक्रमेण द्वाद-शान्ते विनियोज्य मनोऽहङ्कारबुद्धीः परतस्वे विलाय्य श्रून्यं शरीरं ध्यायेत् इति ।

२३ यथोक्तं विज्ञानभैरवे

'कालाग्निना कालपदादुत्थितेन स्वकं पुरम्। ब्रुष्टं विचिन्तयेदन्ते शान्ताभासः प्रजायते ॥'

इति।

२४ नवात्मत्वं तु

'प्रकृतिः पुरुपश्चैव नियतिः काल एव च। माया विद्या तथेशश्च सदाशिवशिवौ तथा॥' इति निर्दिष्टमस्ति, शक्तेरेव पूज्यत्वादिस्वत्र अयं भावः - सर्वथा हि विमर्शनमेव च पूजेति शिवस्यापि स्वप्रकाशतापत्त्ये तदपेक्षेति ।

पं० ३ क० पु० निस्तरङ्गकमधाम इति पाठः । पं० ७ क० पु० भगवति इति पाठः ।

शक्तरेव च पूज्यत्वात्, इति गुरवः। तत्र च पश्च अवस्था जायदाद्याः, पष्टी च अनुत्तरा नाम स्वभावदशा अनुसंधेया, - इति पोढा न्यासो भवति । तत्र कारणानां ब्रह्मविष्णुरु-द्रेशसदाशिवशक्तिरूपाणां प्रत्येकम् अधिष्ठानात् षद्विंशत्तत्वकलापस्य लौकिकतत्त्वोत्तीर्णस्य भैर-वभद्दारकाभेदवृत्ते न्यासे पूर्णत्वात् भैरवीभावः तेन एतत् अनवकाशम्। यदाहुः 'अतरङ्गरूढौ लब्धायां पुनः किं तत्त्वसृष्ट्रिन्यासादिना' इति। तावत् हि तदतरङ्गं भैरववपुः यत् स्वात्मनि अवभासितसृष्टिसंहारावैचित्र्यकोटि । एवम् अन्योन्यमेलकयोगेन परमेश्वरीभूतं प्राणदेह-बुद्ध्यादि भावयित्वा बहिरन्तः पुष्पधूपतर्पणा-चैर्यथासंभवं पूजयेत्। तत्र शरीरे प्राणे धियि च तद्नुसारेण श्रूलाञ्जन्यासं कुर्यात् , तद्यथा – आर्धोरशक्तिमूले मूलं, कन्द आमूलसारकं लिम्बकान्ते, कलातत्त्वान्तो दण्डः, मायात्मको यन्थिः, चतुष्किकात्मा शुद्धविद्यापद्मं, तत्रैव स-दाशिवभद्दारकः स एव महाप्रेतः – प्रकर्षेण ली-

२५ आधारशक्तिमूळे-नाम्यन्तश्चतुरङ्गुळे इत्यर्थः ।

नत्वात् बोधात् प्राधान्येन वेद्यात्मकदेहक्षयात् नादामर्शात्मकत्वाच, इति । तन्नाभ्युत्थितं तन्मूर्धरन्ध्रत्रयनिर्गतं नादान्तर्वितिशक्तिव्यापि-नीसमनारूपमरात्रयं द्विषद्वान्तं, तदुपरि शुद्ध-पद्मत्रयम् औन्मनसम्, एतस्मिन् विश्वमये भेदे आसनीकृते अधिष्ठातृतया व्यापकभावेन आधेयभूतां यथाभिमतां देवतां कल्पयित्वा यत् तत्रैव समस्वभावनिर्भरात्मनि विश्वभा-वार्पणं तदेव पूजनं, यदेव तन्मयीभवनं तद्ध्यानं, यत् तथाविधान्तःपरामर्शसद्भावनादान्दोलनं स जपः, यत् तथाविधपरामर्शकमप्रबुद्धमहा-तेजसा तथावलादेव विश्वात्मीकरणं स होमः, तदेवं कृत्वा परिवारं तत एव विहराशेर्विस्फ्र-लिङ्गवत् ध्यात्वा तथैव पूजयेत्।

> द्वादशान्तमिदं प्राग्नं त्रिशूलं मूलतः सरन्। देवीचकाग्रगं त्यक्तक्रमः खचरतां व्रजेत् ॥

पं० २ ग० पु० नादामशैलादिति पाठः ।

पं० ४ क० पु० रूपपरात्रयमिति पाठः ।

पं ० ६ ग० पु ० व्यापकाभावेनेति पाठः ।

पं ० ८ क० ग० पु० समस्तभावनिर्भरेति पाठः ।

पं० १३ ग० पु० स्फुरन् इति पाठः ।

मूलाधाराद्विपद्वान्तव्योमाग्रापूरणात्मिका । खेचरीयं खसंचारस्थितिभ्यां खामृताञ्चनात् ॥

एवम् अन्तर्यागमात्रादेव वस्तुतः कृतकत्यता। सत्यतः तदाविष्टस्य तथापि बहिरपि कार्यो यागोऽवच्छेदहानय एव, योऽपि तथा समावे-शभाक् न भवति तस्य मुख्यो बहिर्यागः, तद-भ्यासात् समावेशलाभो – यतस्तस्यापि तु पशु-तातिरोधानायान्तर्यागः - तद्रुढावपि तत्सं-कल्पबलस्य शुद्धिप्रदत्वात् । अथ यदा दीक्षां चिकीर्षेत् तदाधिवासनार्थं भूमिपरियहं, गणे-शार्चनं, क्रम्भकलशयोः पूजां, स्थण्डिलार्चनं, हवनं च कुर्यात्। नित्यनैमित्तिकयोस्तु स्थणिड-लाद्यर्चनहवने एव। तत्र अधिवासनं शिष्यस्य संस्कृतयोग्यताधानम् अम्ब्लीकरणिमव दन्ता-नां, देवस्य कर्तव्योन्मुखत्वयाहणम्, गुरोस्तद्र-हणम् । उपकरणद्रव्याणां यागगृहान्तर्वितया परमेशतेजोबृंहणेन पूजोपकरणयोग्यतार्पण-मिति । तत्र सर्वोपकरणपूर्णं यागयहं विधाय

पं १२क पु रहवनं इति पदं नास्ति।

पं १४ क पु ९ दन्तानां कर्तव्येति पाठः।

भगवतीं मालिनीं मातृकां वा समृत्वा तद्वर्ण-तेजःपुञ्जभिरतं गृहीतं भावयन् पुष्पाञ्जलिं क्षिपेत् । तत उक्तास्त्रजप्तानि यथासंभवं सिद्धार्थधान्याक्षतलाजादीनि तेजोरूपाणि वि-कीर्य ऐशान्यां दिशि क्रमेण संघट्टयेत्, इति भूपरियहः । ततः शुद्धविद्यान्तमासनं दत्त्वा गणपतेः पूजा, ततः कुम्भम् आनन्दद्रव्यपूरि-तम् अलंकृतं पूजयेत्, ततो याज्यमनु पूगं न्यस्य तत्र मुख्यं मन्नं सर्वाधिष्टातृतया विधि-पूर्वकत्वेन स्मरन् अष्टोत्तरशतमन्नितं तेन तं कुम्भं कुर्यात्। द्वितीयकलशे विवशामनाय अस्त्रं यजेत्। ततः खखदिश्च छोकपाछान् सास्त्रान् पूजयेत्। ततः शिष्यस्य प्राक् दीक्षितस्य हस्ते अस्रकलशं द्यात्। खयं च गुरुः कुम्भम् आद्दीत । ततः शिष्यं यहपर्यन्तेषु विव्रशम-नाय धारां पातयन्तं सकुम्भोऽनुगच्छेत् इमं मन्नं पठन्-

भो भोः शक त्वया खस्यां दिशि विष्ठप्रशान्तये। सावधानेन कमीन्तं भवितव्यं शिवाज्ञया ॥

पं० १८ क॰ पु॰ विघ्नोपशान्तये इति पाठः।

त्रयक्षरे नाम्नि – भो इत्येकैमेव । तत ऐशान्यां दिशि कुम्भं स्थापयेत्। विकिरोपरि अस्त्रकल-शम्। तत उभयपूजनम्। ततः स्थण्डिलमध्ये परमेशपूजनम् । ततः अग्निकुण्डं परमेश्वरश-क्तिरूपतया भावयित्वा तत्र अग्निं प्रज्वाल्य हृद्यान्तर्वोधाप्तिना सह एकीकृत्य मन्नपरा-मर्शसाहित्येन ज्वलन्तं शिवाग्निं भावयित्वा, तत्र न्यस्य अभ्यर्च्य मन्नान् तर्पयेत् आज्येन तिलैश्च । अर्घपात्रेण च प्रोक्षणमेव तिलाज्या-दीनां संस्कारः। स्रुक्सुवयोश्च परमेशाभेदद्द-ष्टिरेव हि संस्कारः। ततो यथाशक्ति द्वत्वा सुक्सुवो उर्ध्वाधोमुखतया शक्तिशिवरूपो परस्परोन्मुखौ विधाय समपादोत्थितो द्वाद-शान्तगगनोदितशिवपूर्णचन्द्रनिः स्टतपतत्परा-मृतधाराभावनां कुर्वन् वौषडन्तं मन्नम् उचा-

२६ मत्रस च्छन्दोभङ्गप्रसङ्गात्।

२७ अन्योन्यविपर्ययेण कलहो स्थाप्य इत्यर्थः । अयं भावः - विझ-शान्तौ सत्यां शिवशक्तयोस्तादात्म्यमेव समावेशबलेन संपन्नम्।

पं॰ ६ क॰ पु॰ एकीकृत्य परामर्शेति पाठः।

पं० १५ ग० पु॰ धाराभावेन भावानाम् इति पाढः ।

रयन् च आज्यक्षयान्तं तिष्ठेत्, इति पूँर्णा-हुतिः मन्नचक्रसंतर्पणी । ततश्रहं प्रोक्षित-मानीय स्थण्डिलकलशकुम्भवह्निषु भागं भागं निवेद्य, एकभागम् अवशेष्य, शिष्याय भागं द्यात्। ततो दन्तकाष्टम्। तत्पातोऽग्नि-यम-निर्ऋतिदिश्च अधश्च न शुभ इति। तत्र होमोऽस्त्रमन्त्रेण कार्यः । ततो विक्षेपपरिहारेण भाविमन्नद्रीनयोग्यतायै बद्धनेत्रं शिष्यं प्रवेश्य जानुस्थितं तं कृत्वा पुष्पाञ्जिलं क्षेपयेत्। ततः सहसा अपासितनेत्रबन्धोऽसौ शक्तिपातानु-यहीतकरणत्वात् संनिहितमन्नं तत्स्थानं साक्षा-रकारेण पर्यम् तन्मयो भवति, अनुगृहीत-करणानां मन्त्रसंनिधिः प्रत्यक्षः यतस्त्रस्यताम् इव भूतानाम् । ततः स्वद्क्षिणहस्ते दीप्यतया

इति।

२८ यथोक्तं तन्नालोके।

<sup>&#</sup>x27;य जध्वें किल संबोधः कुण्डे स प्रतिविभ्वितः। विद्वः प्राणः सुक्सुवौ च स्नेहः संकल्पचिद्रसः॥ इत्थं ज्ञात्वादितः कुण्डसुक्सुवाज्यमनून्भृशम्। द्वादशान्तविबोधाग्नौ रुद्धा पूर्णाहुतिं क्षिपेत्॥'

पं॰ ७ क॰ पु॰ अस्त्रेण कार्य इति पाठः।

देवेंताचकं पूजियत्वा तं हस्तं मूर्धहृ न्नाभिषु शिष्यस्य पाशान् दहन्तं निक्षिपेत्ं। ततो वामे सोम्यत्या पूजियत्वा शुद्धतत्वाप्यायिनं, ततः प्रणामं कुर्यात्। ततो भूतदेवतादिग्बिलं मय-मांसजलादिपूणं वहिद्यात्, आचामेत। ततः स्वयं चरुभोजनं कृत्वा शिष्यात्मना सह ऐक्य-मापन्नः प्रबुद्धवृत्तिः तिष्ठेत्। स्वपन् अपि प्रभाते शिष्यः चेत् अशुभं स्वैभं वदेत् तत्

२९ देवताचक्रं-सर्वाध्वपूर्णं । पूजियत्वा-वामपाणिनेति शेषः ।

इति ।

३१ इत्यं हि स्वप्ताध्याये स्वप्तशुभाशुभपर्यालोचनम्
'देवाग्निगुरुतत्पृजाकारणोपस्करादिकम् ।
हद्या स्त्री मद्यपानं चाप्याममांसस्य भक्षणम् ॥
रक्तपानं शिरश्लेदरक्तविण्मूत्रलेपनम् ।
पर्वताश्वगजप्रायहृद्ययुग्याधिरोहणम् ॥
यस्त्रीस्य स्वादिप प्रायस्तत्तच्छुभमुदाहृतम् ।
तं स्यापयेतुष्टिवृद्ये ह्वादो हि परमं फलम् ॥'

इति, एतच शङ्कमानविषयम् । अन्यस्य तु न किञ्चित् शुभमशुभं वा। यथोक्तं

पं ० २ क ॰ पु ० शिष्यपाशानिति पाठः ।

पं॰ ५ क॰ पु॰ मांसादिपूर्णमिति पाठः।

असी न व्याकुर्यात् – शङ्कातङ्कौ हि तथास्य स्याताम्, केवलम् अस्रेण तन्निष्कृतिं कुर्यात्। ततस्तथैव परमेश्वरं पूजियत्वा तद्ये शिष्यस्य प्राणक्रमेण प्रविद्य हत्कण्ठताळुललाटरन्ध्र-द्वाद्शान्तेषु षद्सु कारणषद्गस्पर्शं कुर्वन् प्रत्येकमष्टी संस्कारान् चिन्तयन् कंचित्कालं शिष्यप्राणं तत्रैव विश्रमय्य पुनरवरोहेत्। इत्येवापादिताँधै।चत्वारिंशत्संस्कारोपरिकृतरु-

> 'येषां तु शङ्काविलयस्तेषां स्वप्नवशोत्थितम्। ग्रुभाग्रुभं न किञ्चित् स्यात् .... ॥'

इति । तत्रापि स्फुटो विशेषः

'स्फ्रटं पश्यति सत्त्वात्मा राजसो लिङ्गमात्रतः। न किञ्चित्तामसस्तस्य सुखदुःखाच्छुभाग्रभम्॥'

इति ।

३२ अष्टाचत्वारिंशत्संस्कारास्तु यथा-गर्भाधानं पुंसवनं सीमन्तो-न्नयनं जातकर्म नामकर्म निष्क्रमणम् अन्नप्राशनं चूडाकरणम् व्रतबन्धः । असिन्नेव – मेखलाबन्धवतं दन्तकाष्टवतम् अजिनवतम् ज्यायुषवतं संध्याव्रतं वह्नयुपासाव्रतं भिक्षाव्रतम् इति सप्त व्रतानि अन्तर्भवन्ति । एतान्येव तन्त्रशास्त्रे भौतेशाद्यभिधाभिधेयानि । तथा ऐष्टिकं पार्विकं भौतिकं सौमिकं गोदानम् उद्घाहः । अष्टकाः पार्वणी श्राद्धं श्रावणी आग्रायणी चैत्री आश्वयुजी । आग्नेयम् अग्निहोत्रं दार्शं पौर्णमासं चातुर्मास्यं पशुबन्धः सौत्रामणिः अग्निष्टोमः अत्यग्निष्टोमः उन्ध्यः पोडशिका वाजपेयः अतिरात्रः आप्तोर्यामः । हिरण्यपादः (अस्पेवावा-न्तरभेदाः - गुद्धाहिरण्यधृत् हिरण्यमेदः हिरण्यनाभिः हिरण्यगर्भः हिर-ण्यश्रोत्रः हिरण्यत्वक् हिरण्याक्षः हिरण्यजिह्नः हिरण्यशृक्त इति नव द्रांशापितः समयीभवति । ततः असौ पूज्यं मन्नं पुष्पाचैः सह अपयेत् । ततः समयान् असौ निरूपयेत् । गुरौ सर्वात्मना भक्तिः, तथा शास्त्रे देवे, तत्प्रतिद्दन्द्विन पराद्मुखता, गुरुवत् गुरुपुत्रादेः विद्यासंबन्धकृतस्य तत्पूर्वदीक्षितादेः

चित्रयज्ञाभिधाः।) अश्वमेधः वानप्रस्थं पारिवाज्यं दया क्षान्तिः अन-सूया शौचम् अनायासः मङ्गल्यम् अकार्पण्यम् अस्पृहा इति । तद्दमे शास्त्रान्तरेषु ऋमशः समुद्दिष्टाः संख्याताश्च। तथा च श्रीस्वच्छन्दे

'ब्राह्मणस्याधिकाराष्ट्राच्त्वारिंशतमेव च।
गर्भः पुंसवनं चैव सीमन्तो जातकर्म च॥
नाम निष्क्रमणं चैव अन्नप्राशनचूडकम्।
अनेनैव वरारोहे शोध्यास्त्वष्टी प्रकीर्तिताः॥
एतैर्निर्वर्तितैदेंवि ततोऽसौ जायते द्विजः।
नवमो व्रतवन्धस्तु स चाङ्गी परिकीर्तितः॥
अङ्गानि संप्रवक्ष्यामि यथावद्नुपूर्वशः।
मेखला दन्तकाष्टं च अजिनं त्र्यायुपं तथा।
संध्यां बह्नेरुपासां च भिक्षां वै सप्तमं विदुः।
नियन्दृणि च दृष्टानि दीक्षाकाले वरानने॥'

नियन्दणि – प्रथमाश्रमावस्थितेलोंपो मा भूदिखवश्यानुष्टेयानि इति वैदि-ककल्पानुस्त्या । तान्त्रिकानुसारेण तु

> 'भौतेशं पाञ्चपत्यं च गाणं गाणेश्वरं तथा। डन्मत्तकासिधारं च घृतेशं सप्तमं विदुः॥ सप्तैतानि तु दृष्टानि व्रतानि ब्रह्मचारिणाम्॥'

दृष्टानि - पारमेश्वरे शास्त्रे-तन्ने इत्यर्थः । इत्येवमुद्दिष्टानि । 'चर्यात्रतानि बोध्यानि अङ्गत्वे कीर्तितानि तु । एभिस्तु सहितं होकं नवमं व्रतवन्धनम् ॥ संदर्शनम् यौनसंबन्धस्य तदाराधनार्थम्, न तु स्वत इति मन्तव्यम् । स्त्रियो वन्ध्यायास्तज्जु-गुप्साहेतुं न कुर्यात् । देवतानाम गुरुनाम तथा मन्नं पूजाकालात् ऋते न उच्चारयेत् । गुरूपभुक्तं शय्यादि न भुञ्जीत । यत् किंचित्

> तस्यान्तर्भूतमेवैतःकथितं वतसप्तकम् । चतुर्दश वतान्येवं होतव्यानि वरानने ॥'

इति । तथा

'वेदव्रतानि चत्वारि होतव्यानि न संशयः।'

तान्याह

'ऐष्टिकं पार्विकं चैव भौतिकं सौमिकं तथा ।' इष्टि-पर्व-भूत-सोमयज्ञप्रतिपादक-वैदिकग्रन्थपाठेन कालकार्याणि वतानि ऐष्टिकादिशब्दैः पारमेश्वरेषु शास्त्रेषुक्तानि । यज्ञसूत्रे तु

'त्रैविद्यं च चातुर्होत्रं गोदानं स्नानमित्यपि। वेदन्नतानि चत्वारि .....॥'

इत्येवमुक्तानि, इह तु गोदानं पृथगेव भविष्यति । तदेतावत्पर्यन्तमे-तान्संस्कारान्

'त्रयोदश विजानीयात् ······ ।' एभिरनुष्ठितेश्चायं वेदेष्वधिकृत इत्याह '····· ततो वे वेदभाजनम् ॥'

किं च

'ततो भवति गोदानं तच्चतुर्दशकं प्रिये ।' वेदाध्ययनान्ते उपाध्यायाय गोमिश्चनदानेनोपलक्षितमात्मनः केशादि-वपनं गोदानम् ।

अथ गुरुभिगाईस्थ्यायानुज्ञातः

'स्रात उद्वाहयेद्वार्या ज्ञानसिद्धः कुमारिकाम्।'

लौकिकं कीडादि तत् गुरुसंनिधी न कुर्यात्। तद्यतिरेकेण न अन्यत्र उत्कर्षबुद्धिं कुर्यात्। सर्वत्र श्राद्धादौ गुरुमेव पूजयेत्। सर्वेषु च नैमित्तिकेषु शाकिनीत्यादिशब्दान् न वदेत्। पर्वदिनानि पूजयेत्। वैष्णवाद्येरधोद्दष्टिभिः सह

वेदाध्ययनेन लब्धशुद्धिः स्नात उच्यते, अध्ययनान्ते हि स्नानमनेनैवा-शयेनाम्नातम्, अत एवायं वेदार्थाधिगमात्मना ज्ञानेन सिद्धः-संपूर्णः। अथ वा 'ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेत्' इति चोदितत्वात् शीघ्रमेव प्राव्रज्य-मिच्छन्

'कृत्वा दर्भमयीं भार्यों तया सह यजेत्कतून् ॥' गृहस्थाश्रमचोदितनित्यनैमित्तिकरूपमित्थमुद्राहात्मकसंस्कारसंपादनरूप-मेतत्कर्म

'तज्ज्ञेयं पञ्चदशमं '''''''।' अनेनैव-

"पितृदेवमनुष्याणां भूतानां तर्पणं तथा । ब्रह्मणोऽध्ययनं चेति महायज्ञास्तु पञ्च वै ॥" इति यज्ञसूत्रप्रतिपादिता निखयज्ञाः संगृहीताः । यतश्च "पञ्च सूना गृहस्थस्य चुङ्ठीपेषिण्युपस्कराः । खण्डनी चोद्कुम्भस्तु बध्यते यास्तु वाहयन् ॥ तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महात्मभिः । पञ्च क्रुसा महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम् ॥"

तत्र च

"अध्ययनं ब्रह्मयज्ञः, पितृयज्ञस्तु तर्पणम् । होमो दैवो, बलिभौतो, नृयज्ञोऽतिथिपूजनम् ॥" इति । एवमुद्राहसस्ये एते नित्ययज्ञाः संगृहीताः इत्याशयः, नैमित्ति-कानाह

> ····· ततः प्राकमखाः क्रमात् । नैमित्तिकांश्च तानाहुः प्रवक्ष्याम्यनुपूर्वशः ॥

संगतिं न कुर्यात् । एतच्छासनस्थान् पूर्वजा-तिबुद्धा न परयेत् । ग्रुस्वर्गे ग्रहागते यथाशकि यागं कुर्यात् । अधोमार्गस्थितं कंचित् वैष्ण-वाद्यं तच्छास्रकुत्हलात् ग्रुह्हत्यापि त्यजेत् । तदापि न उत्कर्षबुद्ध्या परयेत् । लिङ्गिभिः

> अष्टकाः पार्वणी श्राद्धं श्रावण्याग्रायणी तथा। चैत्री चाश्वयुजी चेति सप्त पाकमखाः क्रमात्॥'

पौषादिकृष्णपक्षगताः शाकमांसापूपशाकैः पितृणां संतर्पणीयत्वात्तन्ना-मिकाः शाकाद्या अष्टकाः, पार्वणी-सितासितपक्षाद्यदिने तत्रत्यो याग-स्तथोक्तः, श्राद्धम् – पित्रादिमृताहपारणीयो विधिः, श्रावण्यां विधेय उपाकमादिविधिः श्रावणी, आग्रायणी – नवान्नयागः, चैत्री – तत्पूणि-मायां मन्वादिसत्त्या विधेयः पितृश्राद्धादिकल्पः, आश्वयुजी-आश्वयुज्यां विधेयं त्रीद्याग्रयणाद्यावश्यकहविद्रांनादिकर्म । इति निर्दिष्टपाकयज्ञसस-कम्। तदेवं

'एतैः सह विजानीयाद्वाविंशत्परिसंख्यया।'

एतैः सप्तभिः सह पूर्वोक्तान्पञ्चदश्च संस्कारान्। अथ

'आग्नेयं चाग्निहोत्रं च दार्शं चैव ततः परम्।

पौर्णमासी तथा ज्ञेया चातुर्मास्यं तथेव च॥

पश्चवन्धः समुद्दिष्टः सौत्रामणिरतः परम्।

हविर्यज्ञाः समादिष्टाः सप्तेते पावताः प्रिये॥'

आप्तेयमरणिकमेणाऱ्यानयनम्, अग्निहोत्रं – सायं प्रातश्च होमः, दार्शः – विपरीतलक्षणया दृश्यमानचन्द्राश्रयामावास्यो यागः, पौर्णमासी सर्वासु पूर्णिमासु विधेयः सामान्ययागः, चातुर्मास्यं – फाल्गुना-चैत्राद्वा प्रभृति मासचतुष्टयान्ते पौर्णमास्यां विधेयो विशिष्टो यागः, पञ्जबन्धः – यागविशेषः यत्र पशोर्मासवसादि हूयते, सौत्रामणिः – सुत्रा-मदेवताकः सुरायागः। एतानपि संकल्यति

'एभिः सह विजानीयात्संस्कारैकोनत्रिंशकम्।'

सह समाचारमेळनं न कुर्यात्, तान् केवळं यथाशक्ति पूजयेत्। शङ्कास्त्यजेत्। चके स्थित-श्चरमाय्यादिविभागं जन्मकृतं न संकल्पयेत्। शरीरात् ऋते न अन्यत् आयतनतीर्थादिकं वहुमानेन पश्येत्। मन्नहृद्यम् अनवरतं

अथ

'अग्निष्टोमात्यग्निष्टोमौ उक्थ्यः षोडशिका तथा । वाजपेयोऽतिरात्रस्तु आप्तोर्यामस्तथैव च ॥' इति । त एते यागविशेषाः

'सोमसंस्थाः समाख्याताः '''''' ।'
गृहकरणकसोमपानयुक्ता यज्ञरूपाः कियाः सोमसंस्थाः । एतावदन्तानेतान्संस्कारात्

····· पद्त्रिंशत्परिसंख्यया ॥'

प्रोक्तमन्नाहुतिक्रमेण कुर्यादिति शेपः । अथ
'हिरण्यपादः प्रथमस्तथा गुद्धहिरण्यधत् ।
हिरण्यमेढ्रो हिरण्यनाभिहिरण्यगर्भ एव च ॥
हिरण्यश्रोत्रो हिरण्यत्विग्वरण्याक्षस्तथैव च ।
हिरण्यजिह्नस्तच्छृङ्गो दश यज्ञाः प्रकीर्तिताः ॥'

गर्भः-हृदयम्, एते पक्षाद्यावयवाः, अग्निचित्याविशेषाः येषां पादादि-स्थानेषु हिरण्यं दीयते तक्तत्पक्षाद्याकृतिभेदात् ।

'शतेन तु धतं चात्र एकैकं तु विजायते ।' एतत्संपत्त्यर्थं होमे विशेषमाह 'एते सर्वे सहस्रेण गुज्जन्ते ······। स एव सहस्रहोमसंपाचो हिरण्यपादादिश्चित्रयज्ञः । ····· सप्तित्रेशकः ॥'

किं च

'अश्वमेधं ततः पश्चाजुहुयातु यथाक्रमम् ।'

इति।

# स्मरेत्, इत्येवं शिष्यः श्रुत्वा प्रणम्य अभ्युप-गम्य गुरुं धनदारशरीरपर्यन्तया दक्षिणया

ब्राह्मणस्यापि कर्मवशास्त्राप्तसार्वभौमभूपतित्वस्यायमश्वमेधः कार्य एव । एवं विवाहास्त्रभृति एतावदन्तैः

'एवं कृतैस्तु तैः सर्वेस्ततश्चीव गृही भवेत्।

गृही - द्वितीयाश्रमस्थः ।

'अष्टात्रिंशत्तमं तं तु .....

अश्वमेध्याख्यं कर्म जानीयादित्यर्थः।

..... वानप्रस्थं ततो भवेत् । पारिव्राज्यं ततोऽन्त्येष्टिमेवं व्राह्मण्यमामुयात् ॥'

वानप्रस्थं पारिवाज्यं चाश्रमद्भयरूपं संस्कारद्भयम् अन्स्येष्टिविहिताननुष्टान-संभाव्यमानप्रायश्चित्तशुद्धर्थं गार्हस्थ्यावस्थितस्य कार्या न तु वानप्रस्थ-स्याश्चितपारिवाज्यस्य वा तेनासौ पृथङ्क गण्यते, एविमिति पारमेश्वरम-ब्रह्मेमक्रमे, पाश्चे तु विधौ सत्यपि बीजाहारादिदोपसद्भावान्न सम्य-ग्वाह्मण्यं भवति, इदं तु पारिवाज्यरुक्षणं चत्वारिंशत्तमसंस्कारमेतैः सह विजानते पूर्वोक्तैः सह गणितमिति यावत्।

> 'अत आत्मगुणानष्टौ कथयामि समासतः। दया सर्वेषु भूतेषु क्षान्तिश्चाप्यनसूयता॥ शैचं चैवमनायासो मङ्गस्यं चाप्यतः परम्। अकार्पण्यं चास्पृहा चेत्यष्टावात्मगुणाः स्मृताः॥'

दया - परानुकम्पा, क्षान्तिः - अपकारिपु शक्तत्वेऽप्यप्रतिक्रिया, अनस्-यता - परगुणसहत्वम् , शौचं - चित्तवाक्च्छरीरश्चिद्धः, अनायासः - अ-क्षेशावहकर्मकारित्वम् , मङ्गल्यं - मङ्गलद्वच्याणां दर्शनस्पर्शनचिन्तनानि, अकार्पण्यं - यथाशक्ति दातृत्वम् , अस्पृहा - यथालब्धेन संतोषः, इत्येते आत्मगुणाः - आत्मसंनिकृष्टान्तःकरणभूतवागादेर्गुणाः न त्वात्मनस्तस्य चिद्रपत्वात् इति । इत्थमेव

'चत्वारिंशदथाष्टौ च संस्काराः समुदाहृताः॥'

परितोष्य पूर्वदीक्षितांश्च दीनानाथादिकान् तर्पयेत् । भाविविधिना च मूर्तिचकं तर्पयेत् । इत्थं समयीभवति । मन्नाभ्यासे नित्यपूजायां श्रवणेऽध्ययने अधिकारी, नैमित्तिके तु सर्वत्र गुरुमेव अभ्यर्थयेत, इति सामयिको विधिः।

अध्वानमालोच्य समस्तमन्तः
पूर्णे स्वमात्मानमथावलोक्य ।
पश्येदनुत्राहधिया द्विपद्धपर्यन्तमेवं समयी शिशुः स्यात् ॥

सअलभा अपरि उण्णउ परभैरउ अत्ताणु जाइवि अग्गणि सण्णउ जोअभिमी सत्ताणु । एहस समयदिक्ख परभइरव जलणि हि मज्जणिण इत्थति लज्जहवन बहुपरिभवहोइउवाउजिण ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे समयिदीक्षाप्रकाशनं नाम त्रयोदशमाहिकम् ॥ १३॥

# अथ चतुर्दशमाह्निकम्।

अथ पुत्रकदीक्षाविधिः । स च विस्तीर्णः तन्त्रालोकात् अवधार्यः । संक्षिप्तस्तु उच्यते । समय्यन्तं विधिं कत्वा तृतीयेऽह्वि त्रिश्रेष्ठाञ्जे मण्डले सामुदायिकं यागं पूजयेत्, तत्र बाह्य-परिवारं द्वारदेवताचकं च बहिः पूजयेत्, ततो मण्डलपूर्वभागे ऐशकोणात् आरभ्य आग्ने-यान्तं पङ्किक्रमेण गणपतिं गुरुं परमगुरुं परमे-ष्टिनं पूर्वाचार्यान् योगिनीचकं वागीश्वरीं क्षेत्रपालं च पूजयेत्। तत आज्ञां समुचिताम् आदाय शूलमूलात् प्रभृति सितकमलान्तं समस्तम् अध्वानं न्यस्य अर्चयेत्, ततो मध्यमे त्रिशुले मध्यारायां भगवती श्रीपराभद्यारिका भैरवनाथेन सह, वामारायां तथैव श्रीमद्परा, दक्षिणारायां श्रीपरापरा, दक्षिणे त्रिशुले मध्ये श्रीपरापरा, वामे त्रिशूले मध्ये श्रीम-

१ पुत्र इव पुत्रकः, प्रतिकृतौ अर्थे कः।

२ पूजनं तु बहिः कल्पनया, समयिदीक्षायां हि अन्तर्यागार्थमेव त्रिशूलाज्ञमण्डलनिरूपणम्, इह तु बहिः कल्पनयेति विशेषः।

द्परा, द्वे तु यथास्त्रम् । एवं सर्वस्थानाधिष्टा-तृत्वे भगवत्याः सर्वं पूर्णं तद्धिष्टानात् भवति इति । ततो मध्यश्रुलमध्यारायां समस्तं देव-ताचकं लोकपालास्त्रपर्यन्तम् अभिन्नतयैव पूजयेत् तद्धिष्टानात् सर्वत्र पूजितम् । ततः कुम्भे कलशे मण्डले अयो खात्मिन च अभे-द्भावनया पञ्चाधिकरणम् अनुसंनिध कुर्यात्, ततः परमेश्वराद्वयरसबृंहितेन पुष्पादिना वि-शेषपूजां कुर्यात् । किं बहुना – तर्पणनैवेद्यप-रिपूर्णं वित्तशाठ्यविरहितो यागस्थानं कुर्यात् । असति वित्ते तु महामण्डलयागो न कर्तव्य एव । पशृंश्च जीवतो निवेद्येत् । तेऽपि हि एवम् अनुग्रहीता भवन्ति, इति कारुणिक-तया पशुविधो न विचिकित्सेत् । ततोऽग्नो परमेश्वरं तिलाज्यादिभिः संतर्प्य तद्येऽन्यं

३ पञ्चाधिकरणं तु यथा

<sup>&#</sup>x27;हस्वाकारविरिञ्जजागरधरित्र्याद्या हि ये पञ्चकाः शक्तयाद्याश्च तथैव शङ्करनुतेः पूर्णावमर्शात्मनः। ये प्राप्तप्रणवाभिधाः कुश्तलव · · · · शोऽपि विश्वप्रथा-स्तं पञ्चप्रणवं सारामि सततं स्वच्छन्दधामाप्तये ॥' 'हस्वं दीर्घं छुतं सूक्ष्ममितिसूक्ष्मं परं शिवम्। ं प्रणवं पञ्चधा ज्ञात्वा भित्त्वा मोक्षो न संशयः ॥'

पशुं वपाहोमार्थं कुर्यात्, देवताचकं तद-पया तर्पयेत्, पुनर्मण्डलं पूजयेत्, ततः पर-मेश्वरं विज्ञप्य सर्वाभिन्नसमस्तषडध्वपरिपु-र्णम् आत्मानं भावयित्वा शिष्यं पुरोऽवस्थितं कुर्यात् । परोक्षदीक्षायां जीवनमृतरूपायाम् अये तं ध्यायेत्, तदीयां वा प्रतिकृतिं दर्भ-गोमयादिमयीम् अये स्थापयेत् । तथाविधं शिष्यम् अर्घपात्रविघ्रद्वोक्षितं पुष्पादिभिश्च पूजितं कृत्वा समस्तमध्वानं तद्देहे न्यसेत्। तत इत्थं विचारयेत्, भोगेच्छोः शुभं न शोधयेत्। मुमुक्षोस्तु शुभाशुभम् उभयमपि। निर्वीजायां तु समयपाशान् अपि शोधयेत्, सा च आसन्नमरणस्य अत्यन्तमूर्वस्यापि कर्तव्या इति परमेश्वराज्ञा, तस्यापि तु ग्रह-देवताग्निभक्तिनिष्ठत्वमात्रात् सिद्धिः। अत्र च सर्वत्र वासनायहणमेव भेदकम् – मन्नाणां वासनानुगुण्येन तत्तत्कार्यकारित्वात् । एवं वा-सनाभेदमनुसंधाय मुख्यमन्त्रपरामर्शविशेषेण समस्तमध्वानं खदेहगतं शिवादयभावनया

पं० ३ क० पु० सर्वाभिमानसमस्तेति पाठः ।

शोधयेत् । एवं क्रमेण पादाङ्गुष्टात् प्रभृति द्वाद्शान्तपर्यन्तं स्वात्मदेहस्वात्मचैतन्याभिन्नी-कृतदेहचैतन्यस्य शिष्यस्य आसाच तत्रैव अनन्तानन्दसरिस खातन्त्रेश्वर्यसारे समस्ते-च्छाज्ञानिकयाशक्तिनिर्भरसमस्तदेवताचकेश्वरे समस्ताध्वभरिते चिन्मात्रावशेषविश्वभावम-ण्डले तथाविधरूपैकीकारेण शिष्यात्मना सह एकी मृतो विश्रान्तिमासाद्येत्, इत्येवं परमे-श्वराभिन्नोऽसौ भवति । ततो यदि भोगे-च्छुः स्यात् ततो यत्रैव तत्त्वे भोगेच्छा अस्य भवति तत्रैव सँमस्तव्यस्ततया योज-येत् । तदनन्तरं शेषवृत्तये परमेश्वरस्वभा-वात् झटिति प्रस्ततं शुद्धतत्त्वमयं देहम् असै चिन्तयेतुं , – इत्येषा समस्तपाशवियोजिका दीक्षा। ततः शिष्यो ग्रहं दक्षिणाभिः पूर्ववत् पूजयेत् । ततोऽग्नौ शिष्यस्य विधिं कुर्यात्,

४ समस्तेति-अण्डकल्पनया अवान्तरभेदकल्पनया च।

५ येन शेषवृत्तिरस्य सिद्यति ।

पं॰ १० क॰ पु॰ ततस्तत्रेति पाठः।

श्रीपरामन्नः अमुकस्यामुकं तत्त्वं शोधयामि, इति स्वाहान्तं प्रतितत्त्वं तिस्र आहुतयः, अन्ते पूर्णा वौषडन्ता। एवं शिवान्ततत्त्वशुद्धिः, ततो योजनिकोक्तक्रमेण पूर्णाहुतिः। भोगेच्छोः भोगस्थाने योजनिकार्थमपरा, शुद्धतत्त्वस्ट-ष्ट्यर्थमन्या। ततो गुरोः दक्षिणाभिः पूजनम्, इत्येषा पुत्रकदीक्षा। यत्र वर्तमानमेकं वर्ज-यित्वा भूतं भविष्यच कर्म शुध्यति॥

> अन्तः समस्ताध्वमयीं खसत्तां वहिश्व संघाय विभेदशून्यः। शिष्यस्य धीप्राणतन्तिंजासु तास्रेकतां संगमयेत्प्रबुद्धः॥

> शिष्येकभावं झिटिति प्रपद्य तिसन्महानन्दिववोधपूर्णे । यावत्स विश्राम्यति तावदेव शिवात्मभावं पश्चरभ्युपैति ॥

६ एतन्निर्णयश्च सुस्पष्टः परात्रिंशिकाविवरणे द्रष्टव्यः।

जे सहु एकीभाउलये विणु अच्छइ एहु विबोह समुद्द । सो पशु भइरवु हो इलये विणु अन्तर्नावजिउ अस असमुद्दु ॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचार्यविरिचते तन्त्रसारे पुत्रकदीक्षाप्रकाशनं नाम चतुर्दशमाहिकम् ॥ १४ ॥

# अथ पञ्चद्शमाह्निकम्।

CO CONTRACTOR DATE

यदा पुनरासन्नैमरणस्य स्वयं वा बन्धुमु-खेन शक्तिपात उपजायते, तदा असे सदाः समुत्क्रमणदीक्षां कुर्यात् । समस्तमध्वानं शिष्ये न्यस्य तं च क्रमेण शोधियत्वा, भग-वतीं कालरात्रीम् मर्मकर्तनीं न्यस्य, तया क्रमात्क्रमं मर्मपाशान् विभिष्य, ब्रह्मरन्ध्रवर्ति शिष्यचैतन्यं कुर्यात्। ततः पूर्वोक्तक्रमेण योज-निकार्थं पूर्णाहुतिं द्यात्, यथा पूर्णाहुत्यन्ते जीवो निष्कान्तः परमशिवाभिन्नो भवति।

१ यथोक्तम् तच्चालोके।

'दृष्ट्वा शिष्यं जराम्रस्तं व्याधिना परिपीडितम् । उत्कमय्य ततस्त्वेनं परतत्त्वे नियोजयेत् ॥'

इति ।

२ मन्नं श्चारिकां च कालानलसमितवपम्।

३ मर्मपाञ्चान् विभिद्येति, तत्र तिन्नकटिनर्गच्छित्त्वपा आग्नेयीं धारणां भावियत्वा सर्वमर्मप्रतापनं तेन भावयेत्, ततोऽपि वायुना अङ्गुष्ठात् मस्तकपर्यन्तं देहमापूरितं भावयेत्, ततोऽपि तमङ्गुष्ठात् ऊर्ध्वपर्यन्तं समुत्कृष्य कालराज्या क्रन्तेत् इति ।

४ स्वेष्टधामनि ।

५ न तस्य कश्चित् श्राद्धादिभिरुपयोग इति भावः।

पं॰ ५ क॰ पु॰ कालरात्रिमस्य मर्मेति पाठः ।

बुभुक्षोस्तु द्वितीया पूर्णाद्वृतिः – भोगस्थाने योजनाय, तैत्काले च तस्य जीवलयः, नात्र शेषवर्तनम्, बँह्मविद्यां वा कर्णे पठेत्, सा हि परामर्शस्वभावा सद्यः प्रबुद्धपशुचैतन्ये प्रबुद्धविमर्शं करोति । समय्यादेरिप च एत-त्पाठेऽधिकारः। सप्रत्ययां निर्वीजां तु यदि दीक्षां मूढाय आयातशक्तिपाताय च दर्शयेत्, तदा हि शिवहस्तदानकाले अयं विधिः – त्रिको-णमाग्नेयं ज्वालाकरालं रेफविस्फुलिङ्गं बहिर्वा-त्याचक्रध्मायमानं मण्डलं दक्षिणहस्ते चिन्त-यित्वा तत्रेव हस्ते बीजं किंचिंत निक्षिप्य

'समयी पुत्रको वापि पठेद्विद्यामिमां तथा। तत्पाठातु समय्युत्थां रुद्वांशापत्तिमश्चते ॥'

इति ।

९ किंचित्-पूगादिकम्

६ उत्क्रमणावसरे।

७ ब्रह्मविद्यामिति, सकलां निष्कलोम्भिताम् । अत्रायमूहः - योगिन एवेयं सद्य:समुक्तमणदीक्षा कार्या, न हि अनभ्यस्तप्राणचारः कथमपि एनां कर्तुं शक्तुयात् इत्यतो ब्रह्मविद्यां वा पठेदित्युक्त्या अनभ्यासिनोsनया पठितया एनां दीक्षां कुर्यात् । अत्र हेतुमाह 'सा हि' इत्यादि । अन्तर्भावितण्यर्थतया पाठयेदित्यपि बोध्यम् ।

८ यथोक्तम् तच्चालोके

पं ॰ ४ क ॰ पु ॰ खभावा सती अप्रवुद्धपशुचैतन्यमिति पाटः ।

जध्वीधोरेफविबोधितफद्कारपरम्पराभिः अस्य तां जननशक्ति दहेत्, एवं कुर्वन् तं हस्तं शिष्यस्य मूर्धनि क्षिपेत्, इति द्वयोरिप एषा दीक्षा निर्वीजा स्वकार्यकरणसामर्थ्यविध्वंसिनी भवति—स्थावराणामिप दीक्ष्यत्वेन उक्तत्वात्, वायुपुरान्तर्व्यवस्थितं दोधूयमानं शिष्यं क्षेषू-भूतं चिन्तयेत्—येन तुलया लघुः दृश्यते इति।

# मर्मकर्तनविधौ लघुभावे वीजभावविलये यदि मन्नः।

#### १० यथोक्तं तम्रालोके

'विद्विदीपितफद्वारघोरणीदाहपीडितम् । बीजं निर्बोजतामेति स्वसूतिकरणाक्षमम् ॥ तप्तं न तत्प्ररोहाय तेनैव प्रत्ययेन तु । मलमायाख्यकर्माणि मन्नध्यानिकयाबलात् ॥ दग्धानि न स्वकार्याय निर्वीजप्रत्ययं त्विमम् । स श्रीमान् सुप्रसन्नो मे शम्भुनाथो न्यरूपयत् ॥'

इति।

११ अत्रायं भावसात्रालोके निर्दिष्टः

'देहो हि पार्थिवो मुख्यस्तदा मुख्यत्वमुज्झति । भाविलाघवमञ्रेण योजयेत्परमे पदे ॥' तत्त्रथोचितपथेन नियुक्त-स्तत्तदाशु कुरुते परमेशः ॥

जं अनु अन्धि विसेसं घेतूण जडन्ति मन्तम्रचरइ। इच्छासत्तिप्पाणो तं तं मन्तो करेइ फुडम्॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे सप्रत्ययदीक्षा-प्रकाशनं नाम पञ्चदशमाहिकम् ॥ १५॥

Life (Charles Indian Line)

The last surviver markets

COURSE STORY OF THE

## अथ षोडशमाह्निकम्।

अथ परोक्षस्य दीक्षा, द्विविधश्च सः-मृतो जीवंश्व। तत्र कृतगुरुसेव एव मृत उद्दासितो वा अभिचारादिहतो डिम्बाहतो मृत्युक्षणो-दिततथारुचिः मुखान्तरायातशक्तिपातो वा तथा दीक्ष्य इत्योज्ञा । अत्र च मृतदीक्षायाम् अधिवासादि न उपयुज्यते। मण्डले मन्न-विशेषसंनिधये यत्र बहुला किया, उत्तममु-पकरणं पुष्पादि, स्थानं पीठादि, मण्डैलं त्रिश्वलाब्जादि, आकृतिः ध्येयविशेषः, मन्नः खयं दीप्तश्च, ध्यानपरस्य योगिनः तदेकभ-क्तिसमावेशशालिनो ज्ञानिनश्च संबन्धः, इत्येते संनिधानहेतवो यथोत्तरम् उक्ताः । समुदितत्वे तु का कथा स्यात्-इति परमेश्वरेण उक्तम्। ततो देवं पूजियत्वा तदाकृतिं कुशादिमयीम्

१ परमेशस्येति शेषः।

२ उत्तमं - लक्षणान्वितमित्यर्थः ।

३ यतस्तत् अनाहूतेऽपि मन्नमण्डले समयित्वप्रसाधनम्।

अये स्थापयित्वा गुर्वासादितज्ञानोपदेशक-मेण तां पश्येत्, स च

मूलाधारादुदेत्य प्रस्ततस्विततानन्तनाड्यध्वदण्डं विधिपन्व्याप्तमीष्टे । यावद्भमाभिरामप्रचिततरशिखाजालकेनाध्वचकं संच्छाद्याभीष्टजीवानयनमिति महाङ्कालनामा प्रयोगः ॥

एतेनाच्छादनीयं त्रजित परवशं संग्रुखीनत्वमादौ
पश्चादानीयते चेत्सकलमथ ततोऽप्यध्वमध्याद्यथेष्टम् ।
आकृष्टाबुद्धतौ वा मृतजनिवयये कर्पणीयेऽथ जीवे
योगः श्रीशंभुनाथागमपरिगमितो जालनामा मयोक्तः ॥

वहिरपि इत्थं कथं न भवति, आकर्षणादौ विनाभ्यासात्? इति चेत्-रागद्वेषादियोगवरोन तत्प्रवृत्तौ ऐश्वर्यावेशायोगात्। ततो नियति-नियन्नितत्वात् अभ्यासाद्यपेक्षा स्यादेव। इह

४ दृष्टान्तपूर्वकं तन्नालोके निर्णातमेतत् 'चिरविघटिते सेनायुग्मे यथा मिलिते पुन-र्द्वगजरथं स्वां स्वां जाति रसादिभधावित । करणपवनेनीडीचक्रेस्तथैव समागतै-निजनिजरसादेकीभाव्यं स्वजालवशीकृतैः ॥'

इति ।

पं॰ ८ क॰ पु॰ सकलमपि इति पाठः।

तु अनुत्रहात्मकपरमेश्वरतावेशात् तथाभावः। परमेश्वर एव हि गुरुशरीराधिष्टानदारेण अनु-याद्यान् अनुग्रह्णाति । स च अचिन्त्यमहिमा इति उक्तप्रायम्। एवं जालप्रयोगाकृष्टो जीवो दार्भं जातीफलादि वा शरीरं समाविष्टो भवति, न च स्पन्दते-मनःप्राणादिसामध्य-भावात्, तद्नुध्यानबलात् तु स्पन्द्तेऽपि तादः-रोऽपि तस्मिन् पूर्ववत् प्रोक्षणादिसंस्कारः पूर्णा-हुतियोजनिकान्तः । अत्र परं पूर्णाहुत्या तस्य दार्भाद्याकारस्य परतेजसि लयः कर्तव्यः। एवम् उद्धतोऽसौ पूर्णाहुत्यैव अपवृष्यते –यदि स्वर्नरकप्रेतितर्यक्षु स्थितः। मनुष्यस्तु तदैव ज्ञानं योगं दीक्षां विवेकं वा लभते – अधिका-रिशरीरत्वात्, इति मृतोद्धरणम् । जीवतोऽपि परोक्षस्य उत्पन्ने शक्तिपातेऽयमेव क्रमः, दार्भा-कृतिकल्पनजीवाकृष्टिवर्जम् । ध्यानमात्रोप-स्थापितस्यैव अस्य संस्कारः । दीक्षा च भो-गमोक्षोभयदायिनी - स्ववासनावलीयस्त्वात्,

र्वे ५ विशेष इयानत्रेत्यर्थः।

६ अपवृज्यते - मुक्तो भवतीत्यर्थः ।

भोगवासनाविच्छेदस्य च असंभाव्यमानत्वात् बहुभिः, दीक्षायाम् ऊर्ध्वशासन्संस्कारो वल-वान् अन्यस्तु तत्संस्काराय स्यात् । परोक्ष-स्यापि दीक्षितस्य तथैव ज्ञानाद्याविर्भावः इति।

> परमेश्वरतावेशदाढ्यात्स्वातत्र्यभाग्गुरुः। परोक्षमभिसंधाय दीक्षितेति किमद्भुतम् ॥

परम्म सिवतम्म अत्तण-प्पडिअंसच्छन्दभान। परमत्थं जो आविसत्ताऽस-दिक्खइ परोक्ख इवं पिसिस्सगणं ।।

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्नसारे परोक्षदीक्षाप्रकाशनं नाम षोडशमाह्निकम् ॥ १६॥

## अथ सप्तदशमाह्निकम्।

# अथ लिङ्गोद्धारः॥

वैदेणवादिद्क्षिणतत्रान्तेषु शासनेषु ये स्थिताः तद्गृहीतत्रता वा, ये च उत्तमशासनस्था अपि अनिधक्रताधरशासनगुरूपसेविनः, ते यदा शक्तिपातेन पारमेश्वरेण उन्मुखीक्रियन्ते तदा तेषामयं विधिः, – तत्र एनं कृतोपवासम् अन्य-

#### ३ उक्तं च तन्नालोके

'अथ वैष्णवत्री द्वादितन्नान्ताधरवर्तिनाम् ।
यदा शिवार्कररम्योवैर्विकासि हृदयाम्बुजम् ॥
लिङ्गोबृतिस्तदा पूर्व दीक्षाकमै ततः परम् ।
प्राग्लिङ्गान्तरसंस्थोऽपि दीक्षातः शिवतां वजेत् ॥
तत्रोपवास्य तं चान्यदिने साधारमञ्जतः ।
स्थण्डिले पूजियत्वेशं श्रावयेत स्ववर्तनीम् ॥
एष प्राग्भविद्धङ्गी चोदितस्त्वधुना त्वया ।
प्रसन्नेन तदेतसे कुरु सम्यगनुप्रहम् ॥
स्वलिङ्गत्यागशङ्कोत्थं प्रायश्चित्तमपास्य भोः ।
अचिरात्तन्मयीभूय भोगं मोक्षं प्रपद्यताम् ॥
एवमस्त्वित्यथाज्ञां च गृहीत्वा व्रतमस्य तत् ।
अपास्याम्भित निक्षिष्य स्वप्येदनुरूपतः ॥
स्नातं संप्रोक्षयेदर्घपात्राम्भोभिरनन्तरम् ।
पञ्चगव्यं दन्तकाष्ठं ततस्तसे समर्पयेत् ॥'

दिने साधारणमच्चपूजितस्य तदीयां चेष्टां श्रावितस्य भगवतोऽये प्रवेशयेत्, तत्रास्य व्रतं गृहीत्वा अम्भिस क्षिपेत्, ततोऽसी स्नायात्, ततः प्रोक्ष्य, चरुदन्तकाष्टाभ्यां संस्कृत्य, बद्ध-नेत्रं प्रवेश्य साधारणेन मन्नेण परमेश्वरपूजां कारयेत् । ततः साधारणमञ्जेण शिवीकृते अग्नो त्रतशुद्धिं कुर्यात्, तन्मन्नसंपुटं नाम कृत्वा 'प्रायश्चित्तं शोधयामि' इति खाहान्तं शतं जुहुयात्। ततोऽपि पूर्णाहुतिः वौषडन्तेन। ततो व्रतेश्वरम् आहूय पूजयित्वा तस्य शिवा-ज्ञया 'अकिञ्चित्करः त्वमस्य भव' इति श्रावणां करवा तं तर्पयित्वा विस्वज्य अप्तिं विस्वजेत्, इति लिङ्गोद्धारः । ततोऽस्य अधिवासादि प्रा-ग्वत् । दीक्षा यथेच्छम् ।

> अधरस्थोऽपि गाढेशशक्तिप्रेरितमानसः । संस्कृत्य दीक्ष्यो यश्च प्राङ्गिरतोऽसद्वरावभूत् ॥

पं ० १६ ख ० पु ० निरतः सद्गुरावभूदिति पाठः ।

पसवअणुहं जोत्तमसासणुल इविणुपणुपरमेसपसाइण । पत्थइ सद्घरुबोहपसाहणु सो दिक्खइ लिङ्गोदारिण ॥

इति श्रीमदाचार्याभिनवगुप्तविरचिते श्रीतन्नसारे लिङ्गोद्धरणं नाम सप्तदशमाहिकम् ॥ १७॥

1.1110 - 101 102-4,1 1 03

## अथाष्टादशमाह्निकम्।

## अथाभिषेकः।

स्वभ्यस्तज्ञानिनं साधकत्वे गुरुत्वे वा अभि-षिश्चेत्-यतः सर्वलक्षणहीनोऽपि ज्ञानवानेव साधकत्वे अनुग्रहकरणे च अधिकृतः न अन्यः अभिषिक्तोऽपि। स्वाधिकारसमर्पणे गुरुः दीक्षादि अकुर्वन् अपि न प्रत्यवैति, पूर्वं तु प्रत्यवायेन अधिकारबन्धेन विद्येशपददायिना बन्ध एव अस्य दीक्षाचकरणम्, सोऽभिषिक्तो मन्नदेव-तातादात्म्यसिद्धये षाण्मासिकं प्रत्यहं जपहो-मविशेषपूजाचरणेन विद्याव्रतं कुर्यात्, तद-नन्तरं लब्धतन्मयीभावो दीक्षादौ अधिकृतः, तत्र न अयोग्यान् दीक्षेत, न च योग्यं परि-हरेत्, दीक्षितमपि ज्ञानदाने परीक्षेत, छद्म-यहीतज्ञानमपि ज्ञात्वा उपेक्षेत, अत्र च अ-भिषेकविभवेन देवपूजादिकम्।

पं ० ४ क ॰ पु ॰ गुहदीक्षादीति पाठः । पं ० ७ क ॰ पु ॰ दीक्षादिकरणमिति पाठः ।

स्वभ्यस्तज्ञानतया
स्वार्थपरार्थाधिकारतां वहतः।
साधकगुरुतायोगस्तत्र हि कार्यस्तद्भिषेकः।।

जो परि उण्ण सत्थसं अणु तस्स अणुग्गहमेतु पवित्ति । कामणाइ जो पुणुसो साह उतइ उपा अरुहुरइ णहु चित्ति ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे अभिषेकप्रकाशनं नाम अष्टादशमाहिकम् ॥ १८॥

# अथेकोनविंशमाह्निकम्।

अथ अधरशासनस्थानां गुर्वन्तानामिष म-रणसमनन्तरं मृतोद्धारोदितशक्तिपातयोगादेव अन्त्यसंस्काराख्यां दीक्षां कुर्यात्, ऊर्ध्वशास-नस्थानामिष छुप्तसमयानाम् अकृतप्रायश्चि-त्तानाम—इति परमेश्वराज्ञा। तत्र यो मृतोद्धारे विधिः उक्तः स सर्व एव शरीरे कर्तव्यः, पूर्णाहुत्या शवशरीरदाहः, मूढानां तु प्रतीति-रूढये सप्रत्ययामन्त्येष्टिं कियाज्ञानयोगबलात् कुर्यात्, तत्र शवशरीरे संहारक्रमेण मन्नान् न्यस्य जालक्रमेण आकृष्य रोधनवधनघट-

३ लुससमयानां - नष्टाचाराणामित्यर्थः ।

२ सप्रत्ययामिति, तथा चोक्तम् 'प्रत्ययेन विना मोक्षो न श्रद्धेयो विमोहितैः। तदर्थमेतदुदितं न तु मोक्षोपयोग्यतः॥'

#### इ्यादिना ।

३ चरणात् मूर्धपर्यन्तमित्यर्थः।

४ तत्र रोधनं बिन्दुना, वेधनं शक्तिबीजेन, घटनं त्रिश्लुलैन, आदिना ताडनं-तच विसरोंणेति ।

पं० ३ ग० पु० अन्यसंस्कारेति पाठः।

पं ८ कं पु अन्त्येष्टिकियां ज्ञानवलादिति पाठः ।

पं॰ ९ क॰ पु॰ ततः शवेति पाठः।

नादि कुर्यात् - प्राणसंचारक्रमेण हृदि कण्ठे ललाटे च इत्येवं शवशरीरं कम्पते। ततः पर-मशिवे योजनिकां कृत्वा तत् दहेत् पूर्णाहुत्या, अन्त्रेष्ट्या शुद्धानाम् अन्येषामपि वा श्राद्ध-दीक्षां त्र्यहं तुर्ये दिने मासि मासि संवत्सरे संवत्सरे कुर्यात् । तत्र होमान्तं विधिं कृत्वा नैवेद्यमेकहस्ते कृत्वा तदीयां वीर्यरूपां शक्ति भोग्याकारां पशुगतभोग्यशक्तितादात्म्यप्रति-पन्नां ध्यात्वा परमेश्वरे भोक्तरि अर्पयेत्, इत्येवं भोग्यभावे निवृत्ते पतिरेव भवति, अ-न्सेष्टिमृतोद्धरणश्राद्धदीक्षाणाम् अन्यतमेनापि यद्यपि कृतार्थता तथापि बुभुक्षोः क्रियाभू-यस्त्वं फलभूयस्त्वाय इति सर्वमाचरेत्। मुमु-क्षोरिप तन्मयीभावसिद्धये अयम् जीवतः प्रत्यहम् अनुष्ठानाभ्यासवत् । तत्वज्ञानिनस्तु न कोऽप्ययम् अन्त्येष्ट्यादिश्राद्धान्तो विधिः उपयोगी-तन्मरणं तद्विद्यासंतानिनां पर्वदिनं संविदंशपूरणात्, तावतः संतानस्य एकसंवि-न्मात्रपरमार्थत्वात् जीवतो ज्ञानलाभसंतान-

५ अन्येपाम्-अग्रुद्धानामित्यर्थः ।

दिवसवत्। सर्वत्र च अत्र श्राद्धादिविधौ मूर्ति-यागः प्रधानम् इति श्रीसिद्धामतम्, तद्धि-धिश्च वक्ष्यते नैमित्तिकप्रकाशने।

अनुग्रहपरः शिवो वशितयानुगृह्णाति यं स एव परमेश्वरीभवति नाम किं वाद्भुतम् । उपायपरिकल्पना ननु तदीशनामात्रकं विदिन्निति न शङ्कते परिमितेऽप्युपाये वुधः ॥

> एहु सरीरु सअलु अह भवसरु इच्छामित्तणजेण विचित्ति उ । सोश्रिअ सोक्खदेयि परमेसरु इअजानन्त उरूदिपवित्ति उ ॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे श्राद्धदीक्षाप्रकाशनं नाम एकोनविंशमाह्विकम् ॥ १९ ॥

# अथ विंशमाह्निकम्।

# अथ शेषवर्तनार्थं प्रकरणान्तरम्।

तत्र या दीक्षा संस्कारिस छै ज्ञानयोग्यान् प्रति, या च तद्शक्तान् प्रति मोक्षदीक्षा स-बीजा, तस्यां कृतायाम् आजीवं शेषैवर्तनं गुरुः उपदिशेत्। तत्र नित्यं, नैमित्तिकं, काम्यम् इति त्रिविधं शेषवर्तनम्, अन्त्यं च साधक-स्यैव, तत् न इह निश्चेतव्यम्। तत्र नियत-भवं नित्यं, तन्मयीभाव एव नैमित्तिकं, तदुप-योगि सन्ध्योपासनं प्रत्यहमनुष्ठानं, पर्वदिनं, पवित्रकम् इत्यादि। तद्पि नित्यं स्वकालनैय-त्यात्—इति केचित्। नैमित्तिकं तु तच्छासन-

'अथोच्यते शेपवृत्तिजींवतामुपयोगिनी । दीक्षा बहुप्रकारेयं श्राद्धान्ता या प्रकीर्तिता ॥ सा संस्कियाय मोक्षाय भोगायापि द्वयाय वा । तत्र संस्कारसिद्ध्ये या दीक्षा साक्षान्न मोचनी ॥ अनुसंधिवशाद्या च साक्षान्मोक्री सबीजिका । तयोभय्या दीक्षिता चे तेपामाजीववर्तनम् ॥ वक्तव्यं पुत्रकादीनां तन्मयत्वप्रसिद्धये ॥'

१ शेपवर्तनं चोक्तं यथा

स्थानामपि अनियतम्, तद्यथा – गुरुतद्वर्गाग-मनं तत्पर्वदिनं ज्ञानलाभदिनम् इलादिकम्-इति केचित्। तत्र नियतपूजा, सन्ध्योपासा, गुरुपूजा, पर्वपूजा, पवित्रकम् इति अवद्यं-भावि । नैमित्तिकम्-ज्ञानलाभः, शास्त्रलाभो, युरुतद्वर्गयहागमनं, तदीयजन्मसंस्कारप्रायण-दिनानि, लौकिकोत्सवः, शास्त्रव्याख्या आ-दिमध्यान्ता, देवतादर्शनं, मेलकः, खप्ताज्ञा, समयनिष्कृतिलाभः-इत्येतत् नैमित्तिकं विशे-षाचनकारणम् । तत्र कृतदीक्षाकस्य शिष्यस्य प्रधानं मन्नं सवीर्यकं संवित्तिस्फुरणसारम् अ-लिखितं वऋागमेनीव अपयेत्, ततः तन्मयी-भावसिद्धार्थं स शिष्यः संध्यासु तन्मयीभावा-भ्यासं कुर्यात्, तद्वारेण सर्वकालं तथाविधसं-स्कारलाभसिद्धर्थं प्रत्यहं च परमेश्वरं च स्थण्डिले वा लिङ्गे वा अभ्यर्चयेत्। तत्र हृद्ये स्थण्डिले विमलमकुरवद्धाते स्वमेव रूपं या-ज्यदेवताचकाभिन्नं मृतिंबिम्बितमिव दृष्टा

पं० ६ ग० पु० प्रयाणदिनानि इति च पाठान्तरम्।

पं॰ ७ क॰ पु॰ व्याख्यादिसंध्यान्तदेवतेति पाठः।

हृ चपुष्पेगन्धासवतर्पणनेवे चधूपदीपोपहारस्तु-तिगीतवाचनृत्तादिना पूजयेत्, जपेत्, स्तु-वीत – तन्मयीभावमशङ्कितं लब्धुम्। आदर्शे हि खमुखम् अविरतम् अवलोकयतः तत्खरू-पनिश्चितिः अचिरेणेव भवेत्, न चात्र कश्चित् कमः प्रधानम् – ऋते तन्मयीभावात्। परमन्नत-न्मयीभावाविष्टस्य निवृत्तपशुवासनाकलङ्कस्य भक्तिरसानुवेधविद्युतसमस्तपाशजालस्य यत् अधिवसति हृद्यं तदेव परममुपादेयम्, इति असमद्भुरवः।

## अधिशय्य पारमार्थिकः-भावप्रसरं प्रकाशग्रु हसति या ।

#### २ यदुक्तम्

'आवाहिते मञ्जगणे पुष्पासवनिवेदितैः। धूपैश्च तर्पणं कार्यं श्रद्धामक्तिबलोचितम्॥ दीसानां शक्तिनादादिमञ्जाणामासवैः पलैः। रक्तैः प्राक्तपंणं पश्चात्पुष्पधूपादिविस्तरः॥ आगतस्य तु मञ्जस्य न कुर्यात्तपंणं यदि। हरत्यर्धशरीरं स इत्युक्तं किल शम्भुना॥'

#### इति।

पं॰ ६ ग॰ पु॰ परतन्त्रेति पाठः । पं॰ १२ ग॰ पु॰ प्रसरमुह्नसति इति पाठः ।

### परमामृतद्दक्तं वित्राचित्रक्तं ।। तयाचियन्ते रहस्यविदः ॥

कृत्वाधारधरां चमत्कृतिरसप्रोक्षाक्षणक्षालिता-मात्तेमीनसतः स्वभावकुसुमैः स्वामोदसंदोहिभिः। आनन्दामृतनिभरस्बहृद्यानघीर्षपात्रक्रमात् त्वां देव्या सह देहदेवसदने देवार्चयेऽहर्निशम्।।

इति श्लोकद्वयोक्तमर्थम् अन्तर्भावयन् देव-ताचकं भावयेत् । ततो मुद्रौप्रदर्शनं, जपः, तिन्नवेदनम्। बोध्येकात्म्येन विसर्जनम्। मुख्यं नैवेद्यं स्वयम् अश्लीयात्, सर्वं वा जले क्षिपेत्, जर्लजा हि प्राणिनः पूर्वदीक्षिताः चरुभोजन-द्वारेण इति आगमविदः । मार्जारमूषकश्चा-दिभक्षणे तु शङ्का जनिता निरयाय – इति ज्ञानी अपि लोकानुयहेच्छया न तादृक् कु-र्यात्, लोकं वा परित्यज्य आसीत, इति स्थ-ण्डलयागः। अथ लिङ्गे, तत्र न रहस्यमन्नैः

३ मनसा योगेन, वचसा मन्नयोगेन, वपुषा संनिवेशतश्चेति सुदा-प्रदर्शनं बोध्यम् ।

४ मीननाथावतारिणा शंभुना ते पूर्वमेव दीक्षिता इत्यागमविदः। ५ रहस्यमञ्जेरिति। यथोक्तम्

पं॰ १ क॰ पु॰ हक्तामिति पाठः।

पं १६ क पु 'न' इति पदं नास्ति ।

लिङ्गं प्रतिष्ठापयेत्, विशेषात् व्यक्तम् – इति पूर्वप्रतिष्ठितेषु आवाहनविसर्जनक्रमेण पूजां कुर्यात् आधारतया। तत्र गुरुदेहं खदेहं शक्तिदेहं रहस्यशास्त्रपुस्तकं वीरपात्रं अक्षसूत्रं प्राहरणं वाणीयं मौक्तिकं सौवर्णं पुष्पगन्धद्रव्यादिह्यवस्तुकृतं मकुरं वा लिङ्गम् अर्चयेत्। तत्र च आधारवलादेव अधिकाधिकमन्नसिद्धिः भवति इति पूर्वं पूर्वं प्रधानम्, आधारग्रणानुविधायित्वात् च मन्नाणां तत्र तत्र साध्ये तत्तत्प्रभानम् इति शास्त्रगुरवः। सर्वत्र परमेश्वराभेदाभिमान एव परमः संस्कारः।

'एतेपामूध्वंशास्त्रोक्तमञ्जाणां न प्रतिष्ठितम् । बहिष्कुर्याद्यतो होते रहस्यत्वेन सिद्धिदाः ॥ स्ववीर्यानन्दमाहात्म्यप्रवेशवशशालिनीम् । ये सिद्धिं ददते तेषां बाह्यत्वं रूपविच्युतिः ॥'

इति।

६ अर्चयेदिति, अत्रायं विशेषः

'न तु पापाणजं लिङ्गं शिल्प्युत्थं परिकल्पयेत् । धातूत्थं तु सुवर्णोत्थवर्जमन्यद्विवर्जयेत् ॥ न चात्र लिङ्गमानादि क्विद्प्युपयुज्यते । उदारवीर्येमेब्रेयंद्वासितं फलदं हि तत्॥'

इति।

पं० ३ ग० पु० शक्तिदेहमिति नास्ति । पं० ४ ग० पु० रहःशास्त्रेति, प्रणहरणमिति च पाठः ।

## अथ पर्वविधिः।

तत्र सामान्यं, सामान्यसामान्यं, सामान्य-विशेषो, विशेषसामान्यं, विशेषो, विशेषविशे-षश्च इति षोढा पर्व - पूरणात् विधेः । तत्र मासि मासि प्रथमं पञ्चमं दिनं सामान्यम्, चतुर्थाष्टमनवमचतुर्दशपञ्चदशानि द्वयोरपि पक्षयोः सामान्यसामान्यम्, अनयोरुभयोरपि राइयोः वक्ष्यमाणतत्तत्तिथ्युचितयहनक्षत्रयोगे सामान्यविशेषः, मार्गशीर्षस्य प्रथमरात्रिभागः कृष्णनवस्याम्, पौषस्य तु रात्रिमध्यं कृष्णन-वम्याम्, माघस्य रात्रिमध्यं शुक्कपञ्चद्रयाम्, फाल्युनस्य दिनमध्यं शुक्कद्वादइयाम्, चैत्रस्य शुक्कत्रयोदस्याम्, वैशाखस्य कृष्णाष्टम्याम्, ज्यैष्टस्य कृष्णनवम्याम्, आषाढस्य प्रथमे दिने, श्रावणस्य दिवसपूर्वभागः कृष्णैकाद्र्याम्, भाद्रपदस्य दिनमध्यं शुक्कषष्ट्याम्, आश्वयु-जस्य शुक्कनवमीदिनम्, कार्तिकस्य प्रथमो रात्रिभागः शुक्कनवम्याम् – इति विशेषपर्व। चित्राचन्द्रो, मघाजीवो, तिष्यचन्द्रो, पूर्वफा-ल्युनीबुधी, श्रवणबुधी, शतभिष्कन्द्री, मूला-

दित्यो, रोहिणीशुक्रो, विशाखाबृहस्पती, श्र-वणचन्द्रौ इति । यदि मार्गशीर्षादिक्रमेण यथासंख्यं भवति आश्वयुजं वर्जियित्वा तदा विशेषविशेषः । अन्यविशेषश्चेत् अन्यपर्वणि तदा तत् - अनुपर्व इत्याहः। भग्रहयोगे च न वेला प्रधानं – तिथेरेव विशेषलाभात्, अनु-यागकालानुवृत्तिस्तु पर्वदिने मुख्या – अनुयाग-प्राधान्यात् पर्वयागानाम्, अनुयागो मूर्ति-यागः चक्रयागः इति पर्यायाः। तत्र ग्रुरुः, तद्रग्यः ससन्तानः, तत्त्ववित्, कन्या, अन्त्या, वेद्या, अरुणा, तत्त्ववेदिनी वा इति चक्रयागे मुख्यपूज्याः - विशेषात् सामस्येन । तत्र मध्ये

७ मूर्तियागो हि समाम्नातोऽस्ति पञ्चधा, यथा तन्नालोके 'केवलो यामलो मिश्रश्चकयुग्वीरसंकरः। केवलः केवलैरेव गुरुभिर्मिश्रितः पुनः ॥ साधकाद्येः सपत्नीकैर्यामलः स द्विधा प्रनः। पत्नीयोगात्क्रयानीतवेश्यासंयोगतोऽथ वा॥ चिक्रण्याद्याश्च वक्ष्यन्ते शक्तियोगाद्यथोचिताः। तःसंयोगाचक्रयुक्तो यागः सर्वफलप्रदः॥ सर्वेंस्तु सहितो यागो वीरसंकर उच्यते।'

इति।

पं० ८ क० पु० सर्वयागानामिति पाठः। पं० ११ क० पु० तरुणेति पाठः ।

गुरुः तदावरणक्रमेण गुर्वादिसमय्यन्तं वीरः शक्तिः इति, क्रमेण-इत्येवं चक्रस्थित्या वा पङ्किस्थित्या वा आसीत, ततो गन्धधूपपुष्पा-दिभिः क्रमेण पूजयेत्, ततः पात्रं सदाशिव-रूपं ध्यात्वा शत्त्यमृतध्यातेन आसवेन पूर-यित्वा तत्र भोर्क्री शक्ति शिवतया पूजियत्वा तयैव देवताचक्रतर्पणं क्रत्वा नरशक्तिशिवा-रमकत्रितयमेलकं ध्यात्वा आवरणावतरणक-मेण मोक्षभोगप्राधान्यं बहिरन्तश्च तर्पणं कुर्यात्, पुनः प्रतिंसंचरणक्रमेण, एवं पूर्णं भ्रमणं चकं पुष्णाति। तत्र आधीरे विश्वमयं पात्रं स्थापयित्वा देवताचकं तर्पयित्वा स्वा-त्मानं वन्दितेन तेन तर्पयेत्, पात्राभावे भद्रं वेल्लितशुक्तिः वा, दक्षहस्तेन पात्राकारं भद्रं,

'प्रतिसंचारयोगेन पुनरन्तः प्रवेशनम् । यावद्वर्वन्तिकं तद्विः पूर्णं अमणमुच्यते ॥'

इति ।

९ आधारे इति यथोक्तम्

'आधारयुक्तं नाधाररहितं तर्पणं भवेत् । आधारेण विना अंशो न च तुष्यन्ति रश्मयः ॥'

८ यथोक्तम्

द्राभ्यामुपरिगतदक्षिणाभ्यां निःसन्धीकताभ्यां वेहितशुक्तिः, पतद्भिः विन्दुभिः वेतालगुह्यकाः संतुष्यन्ति, धारया भैरवः, अत्र प्रवेशो न कस्यचित् देयः, प्रमादात् प्रविष्टस्य विचारं न कुर्यात्, कृत्वा पुनर्द्विगुणं चक्रयागं कुर्यात्, ततोऽवदंशान् भोजनादीन् च अये यथेष्टं विकीर्येत, गुप्तग्रहे वा संकेताभिधानवर्जं देव-ताशब्देन सर्वान् योजयेत् - इति वीरसंकर-यागः । ततोऽन्ते दक्षिणाताम्बूळवस्रादिभिः तर्पयेत् - इति प्रधानतमोऽयं मूर्तियागः । अदृष्टमण्डलोऽपि मूर्तियागेन पर्वदिनानि पूज-यन् वर्षादेव पुत्रकोक्तं फलमेति, विना स-न्ध्यानुष्टानादिभिः – इति वृद्धानां भोगिनां स्त्रीणां विधिरयम्, शक्तिपाते सति उपदे-प्रवयो ग्रहणा।

अथ पवित्रकविधिः । स च श्रीरत्नमाला-त्रिशिरोमतश्रीसिद्धामतादौ विधिपूर्वकः पार-मेर्श्वराज्ञापूरकश्च, उक्तं चैतत् श्रीतन्त्रालोके

६० आज्ञापूरकेति, यथोक्तं तब्रालोके 'क्षीराव्धिमथनोद्धतविषनिद्वाविमूर्च्छतः।

'विना पवित्रकेण सर्व निष्फलम्।'

इति । तत्र आषाढशुक्कात् कुलपूर्णिमादिनान्तं कार्यं पवित्रकम्, तत्र कार्तिककृष्णपश्चद्शी कुलचकं नित्याचकं पूरयति इति श्रीनित्या-तत्रविदः । माघशुक्कपश्चद्शी इति श्रीभैरव-कुलोर्मिविदः । दक्षिणायनान्तपश्चदशी इति श्रीतन्नसद्भावविदः । तत्र विभवेन देवं पूज-यित्वा आहुत्या तर्पयित्वा पवित्रकं दद्यात्, सौवर्णमुक्तारत्वविरचितात् प्रभृति पटस्त्रका-र्पासकुशगर्भान्तमपि कुर्यात् । तच्च तत्त्वसंख्य-

नागराजः स्वभवने मेघकाले सा नावसत् ॥
केवलं तु पिनत्रेण वायुभक्षः समाप्ततम् ।
दिव्यं दशगुणं नाथं भैरवं पर्यपूजयत् ॥
व्यजिज्ञपच तं तुष्टं नाथ वेश्मन्यहं निजे ।
पाताले नासितुं शक्तः सोऽप्येनं परमेश्वरः ॥
नागं निजजटाज्दपीठगं पर्यकल्पयत् ।
ततः समस्तदेवौषेधारितोऽसौ स्वमूर्धनि ॥
तस्मानमहेशितुर्मूर्धि देवतानां च सर्वशः ।
आत्मनश्च पिनत्रं तं कुर्याद्यागपुरःसरम् ।
दशकोठ्यो न पूजानां पिनत्रारोहणे समाः ।
वृथा दीक्षा वृथा ज्ञानं गुर्वाराधनमेव च ॥
विना पिनत्राद्येनैतद्धरेन्नाथः शिवाज्ञ्या ॥'

यन्थिकं पदकलाभुवनवर्णमन्नसंख्ययन्थि च जान्वन्तमेकं, नाभ्यन्तमपरं, कण्ठान्तम-न्यत्, शिरासि अन्यत् – इति चत्वारि पवित्र-काणि देवाय गुरवे च समस्ताध्वपरिपूर्णतद्र-पभावनेन द्यात्, शेषेभ्य एकम् इति । ततो महोत्सवः कार्यः, चातुर्मास्यं सप्तदिनं त्रिदिनं च इति मुख्यान्वापत्कल्पाः, सति विभवे मासि माति पवित्रकम्, अथ वा चतुर्षु मासेषु, अथ वा सकृत्, तदकरणे प्रायश्चित्तं जपेत्, ज्ञानी अपि संभवद्वित्तोऽपि अकरणे प्रत्यवैति लोभोपहितज्ञानाकरणे ज्ञाननिन्दापत्तेः। 'यदा प्राप्यापि विज्ञानं दृषितं परभेशशासनं तदा प्रायश्चित्ती।

इति वचनात्।

इलेष पवित्रकविधिः।

ज्ञानलाभादौ लौकिकोत्सवान्तेऽपि सर्वत्र संविदु हासाधिक्यं देवताचक्रसंनिधिः विशेषतो भवति, इति तथाविधाधिक्यपर्यालोचनया त-थाविधमेव विशेषमनुयागादौ कुर्यात्।

### अथ व्याख्याविधिः।

सर्वशास्त्रसंपूर्णं ग्रहं व्याख्यार्थम् अभ्यर्थ-येत, सोऽपि स्वशिष्याय परशिष्यायापि वा समुचितसंस्कारोचितं शास्त्रं व्याचक्षीत, अ-धरशासनस्थायापि करुणावशात् ईश्वरेच्छा-वैचित्रयोद्भावितशक्तिपातसंभावनाभावितहृद-यो व्याचक्षीत - मर्मोपदेशवर्जम्। तत्र निम्ना-सनस्थितेभ्यः तत्परेभ्यो नियमितवाड्यनःका-येभ्यो व्याख्या क्रियमाणा फलवती भवति, प्रथमं गन्धादिलिप्तायां भुवि उह्यिख्य संकल्प्य वा पद्माधारं चतुरश्रं पद्मत्रयं पद्ममध्ये वा-गीशीं वामदक्षिणयोः गणपतिगुरू च पूजयेत्, आधारपद्मे व्याख्येयकल्पदेवताम् । ततः सा-मान्यार्घपात्रयोगेन चक्रं तर्पयेत्, ततो व्याच-क्षीत सूत्रवाक्यपटलयन्थम्, पूर्वापराविरुद्धं कुर्वन् तम्रीवृत्तिप्रसङ्गसमुचयविकल्पादिशास्त्र-

११ देहलीदीपन्यायेन युगपदुपकारकं तन्नम्, भोजनपात्रन्यायेन पृथगुपकारकम् आवृत्तिः, अनिष्टापादनं प्रसङ्गः, अनेकक्रियाकारकसंबन्धः समुचयः, शब्दज्ञानानुपाती वस्तुश्चन्यो विकल्पः ।

पं १२ क॰ पु॰ अधरपद्मे इति पाठः।

न्यायौचित्येन पूर्वं पक्षं सम्यक् घटियत्वा स-म्यक् च दूषयन् साध्यं साधयन् तात्पर्य-वृत्तिं प्रदर्शयन् पटलान्तं व्याचक्षीत नाधि-कम्, तत्रापि वस्त्वन्ते वस्त्वन्ते तर्पणं पूजनम् इति यावद्याख्यासमाप्तिः । ततोऽपि पूज-यित्वा विद्यापीठं विसर्ज्य उपलिप्य अगाधे तत् क्षेपयेत्।

इति व्याख्याविधिः !

## अथ समयनिष्कृतिः।

यद्यपि तत्त्वज्ञाननिष्ठस्य प्रायश्चित्तादि न किंचित् तथापि चर्यामात्रादेव मोक्षभा-गिनः, तान् अनुप्रहीतुम् आचारवर्तनीं दर्श-येत्। अतत्त्वज्ञानी तु चर्येकायत्तभोगमोक्षः समयोल्रङ्गने कृते प्रायश्चित्तम् अकुर्वन् वर्षशतं कव्यादो भवतीति – इति प्रायश्चित्तविधिः व-क्तव्यः, तत्र स्त्रीवधे प्रायश्चित्तं नास्ति, अन्यत्र तु बलावलं ज्ञात्वा अखण्डां भगवतीं मालिनीं एकवारात् प्रभृति त्रिलक्षान्तम् आवर्तयेत्

पं ० २ क ० पु ० मध्यं साधयन् इति पाठः।

यावत् राङ्काविच्युतिः भवति, तद्नते विशेष-पूजा, तत्रापि चक्रयागः, स हि सर्वत्र शेष-भूतः।

इति समयनिष्कृतिविधिः।

अथ गुरुपूजाविधिः।

सर्वयागान्तेषु उपसंहृते यागे अपरेयुः गु-रुपूजां कुर्यात्, पूर्वं हि स विध्यङ्गतया तो-षितो न तु प्राधान्येन, इति तां प्राधान्येन अक्रवेन् अधिकारबन्धेन बद्धो भवति - इति तां सर्वथा चरेत्। तत्र स्वास्तिकं मण्डलं कृत्वा तत्र सौवर्ण पीठं दत्त्वा तत्र समस्तमध्वानं पूजियत्वा तत्पीठं तेन अधिष्ठाप्य तस्मै पूजां करवा तर्पणं भोजनं दक्षिणाम् आत्मानम् इति निवेद्य नैवेद्योच्छिष्टं प्रार्थ्य वन्दित्वा खयं प्रारय चऋपूजां कुर्यात्।

इति गुरुपूजाविधिः।

पं १४ ग प नवेद्य उच्छिष्टमिति पाठः । पं॰ १५ क॰ पु॰ चके पूजामिति पाठः।

नित्यं नैमित्तिकं कर्म कुर्वञ्शाट्यविवर्जितः। विनापि ज्ञानयोगाभ्यां चर्यामात्रेण ग्रुच्यते॥

सिवणाहु सच्छन्दु
तत्त्वकोणविअप्प इच्छ ।
चरि आमित्ति णजिणजण
हुकिअ भवरोअ चिइच्छ ॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे दोषवर्तनप्रकः-शनं नाम विंशमाहिकम् ॥ २० ॥

# अथैकविंशमाह्निकम्।

एवं समस्तं नित्यं नैमित्तिकं कर्म निरू-पितम् । अधुना अस्यैव आगमस्य प्रामाण्यम् उच्यते। तत्र संविन्मात्रमये विश्वसिन् संविदि च विमर्शात्मिकायां, विमर्शस्य च शब्दनात्म-कतायां सिद्धायां, सकलजगन्निष्टवस्तुनः तद्ग-तस्य च कर्मफलसंबन्धवैचित्रयस्य यत् विम-र्शनं तदेव शास्त्रम् – इति परमेश्वरस्वभावा-भिन्न एव समस्तः शास्त्रसंदर्भो वस्तुत एक-फलप्रापकः एकाधिकार्युद्देशेनैव, तत्रं तु पर-मेश्वरनियतिशक्तिमहिम्नैव भागे भागे रूढिः लोकानाम् इति । केचित् मायोचितभेदपरामः र्शात्मिन वेदागमादिशास्त्रे रूढाः, अन्ये तथा-विध एव मोक्षाभिमानेन सांख्यवैष्णवशा-स्त्रादौ, परे तु विविक्तशिवस्वभावामर्शनसारे शैवसिद्धान्तादौ, अन्ये सर्वमयपरमेश्वरता-मर्शनसारे मतङ्गादिशास्त्रे, केचित् तु विरल-

पं० १६ क॰ पु॰ मतादिशास्त्रे इति पाटः।

विरलाः समस्तावच्छेदबन्ध्यस्वातध्यानन्दपर-मार्थसंविन्मयपरमेश्वरखरूपामर्शनात्मनि श्री-त्रिकशास्त्रक्रमे, केचित् तु पूर्वपूर्वत्यागक्रमेण लङ्घनेन वा - इत्येवम् एकफलसिद्धिः एकसा-देव आगमात् । भेदैवादेऽपि समस्तागमानाम् एकेश्वरकार्यत्वेऽपि प्रामाण्यं तावत् अवस्थि-तम्, प्रामाण्यनिबन्धनस्य एकदेशसंवादस्य अविगीतताया अनिद्न्ताप्रवृत्तेश्च तुल्यत्वात्, परस्परवाधो विषयभेदात् अकिंचित्करः। ब्रह्मह-ननतन्निषेधवत् संस्कारभेदः संस्कारातिशैयः तद्भावे कचित् अनधिकतत्वम् इति समानम् -आर्थ्रमभेद्वत्, फलोत्कर्षाच उत्कर्षः – तत्रैव

इति।

४ यथोक्तं तच्चालोके

श समस्तोध्ववितित्रिकशास्त्रप्रस्थार्थं पूर्वपूर्वोपजीवनं यथोध्विस्थित्यर्थं सोपानकल्पनेत्यर्थः । त्यागस्तदाक्रमणपूर्वं, त्यञ्चनमनाक्रमणमेव ।

२ भेदवादेऽपि-नैयायिकमते

३ संस्कारातिशय इति यदुक्तम्
'धर्मार्थकाममोक्षेषु पूर्णापूर्णादिभेदतः।
विचित्रेषु फलेष्वेक उपायः शांभवागमः॥
तस्मिन्विषयवैत्रिक्तयाद्विचित्रफलदातरि।
चित्रोपायोपदेशोऽपि न विरोधावहो भवेत्॥'

पं॰ ८ ग॰ पु॰ प्रवृत्तेः खतुल्यहादिति च पाटः ।

उपनिषद्भागवत्, भिन्नकर्तृकत्वेऽपि सर्वसर्व-ज्ञंकृतत्वमत्र संभाव्यते – तदुक्ततद्तिरिक्तयु-कार्थयोगात्, नित्यत्वेऽपि आगमानां प्रसिंद्धिः तावत् अवश्योपगम्या – अन्वयव्यतिरेकाध्य-क्षादीनां तत्प्रामाण्यस्य तन्मूं लत्वात्, 'सत्यं रजतं पश्यामि' इति हि सौवर्णिकादिपरप्रसिं-

> 'यथेकत्रापि वेदादौ तत्तदाश्रमगामिनः। संस्कारान्तरमत्रापि तथा लिङ्गोद्धतादिके॥ यथा च तत्र पूर्वसिन्नाश्रमे नोत्तराश्रमात्। फलमेति तथा पञ्चरात्रादौ न शिवास्मताम्॥'

#### इति।

५ यथोक्तं तच्चालोके

'तेन सर्वज्ञपूर्वत्वमात्रेणेषा प्रसिद्धाति । बहुसर्वज्ञत्वपूर्वत्वे न मानं चास्ति किञ्चन ॥ भोगापवर्गतद्धेतुप्रसिद्धिशतशोभितः । तद्धिमर्शस्वभावोऽसौ भैरवः परमेश्वरः ॥ ततश्चांशांशिकायोगात्सा प्रसिद्धिः परस्परम् । शास्त्रं वाश्रित्य वितता लोकानसंव्यवहारयेत् ॥ तयैवाशैशवात्सर्वे व्यवहारधराजुपः । सन्तः समुपजीवन्ति शैवमेवाद्यमागमम् ॥'

#### इति।

- ६ तसात्तसात् कर्तुरिति शेषः।
- ७ अध्यक्षादीनां-प्रत्यक्षादीनामित्यर्थः।
- ८ तन्मू त्रःवात्-प्रसिद्धिमू ल्रुवादि त्यर्थः।
- ९ प्रामाण्यमिति शेषः ।

इयेव, प्रसिद्धिरेव आगमः सा काँचित् दृष्ट-फला 'बुभुक्षितो भुङ्के' इति बालस्य प्रसिद्धित एव तत्र तत्र प्रवृत्तिः नान्वयव्यतिरेकाभ्यां -तदा तयोः अभावात्, यौवनावस्थायां तद्भी-वोऽपि अकिंचित्करः, प्रसिद्धिं तु मूलीकृत्य सोऽस्तु कसोचित् कार्याय, काचित् अँदृष्ट-वैदेद्य-प्रकृतिलय-पुरुषकैवल्यफलदा, काचित शिवसमानत्वफलदा, काचित् ऐक्यपर्यवसा-यिनी, सौँ च प्रत्येकम् अनेकविधा – इत्येवं बहुतरप्रसिद्धिपूर्णे जगित यो यादशो भवि-ष्यन् स तादृशीमेव प्रसिद्धिं बलादेव हृदय-

१० चतुर्घा हि शास्त्राणां फलप्रवृत्तिः ये चत्वारः पुरुषार्था इति, तत्र विषयविभागमाह 'काचित्' इत्यादिना।

११ तद्भावः - अन्वयव्यतिरेकभाव इत्यर्थः ।

१२ प्रसिद्धिमूलीकरणं विना किञ्चिद्पि कार्यं न सिद्धाति इति 'अस्तु' इसभ्युपगमेनोक्तम्।

१३ पूर्वकाण्डस्य हैविध्यं दृष्टादृष्टभेदेनोक्तं तत्रान्वीक्षिक्यादिना दृष्टफ-छत्वं कर्ममीमांसाप्रसृति उपनिपद्मागपर्यन्तम्, अदृष्टेत्यादि कैवल्यफलदा इत्यन्तम्, उत्तरकाण्डस्यापि दीक्षास्त्रप्रकाशस्त्रतन्त्रप्रबोधज्ञानाभ्यां हैविध्य-मिति दुर्शयति 'काचित्' इत्यादिना।

१४ सा – दृष्टादृष्टापि इत्यर्थः।

१५ फलेन संभत्समान इत्यर्थः।

पं • क • पु • अदृष्टस्वर्गवैदेह्यति पाठः ।

पर्यवसायिनीम् अभिमन्यते – इति रिक्तस्यैं जन्तोः अतिरिक्ता वाचोयुक्तिः, तासां कांचन प्रसिद्धिं प्रमाणीकुर्वता अभ्युपगन्तव्यमेव आग्मप्रामाण्यम्, इति स आगम आश्रयणीयो यत्र उत्कृष्टं फलम्, इत्यलमन्येन।

> संवित्प्रकाशपरमार्थतया यथैव भात्यामृशत्यपि तथेति विवेचयन्तः । सन्तः समस्तमयचित्प्रतिभाविमर्श-सारं समाश्रयत शास्त्रमनुत्तरातम ॥

जिस्स दढपसिद्धिघडिए ववहारे सोइ अस्मि णीसंको । तह होहि जहुत्तिण पसिद्धिरूढिए परमसिवो-॥

निजद्दप्रसिद्धिघटितें व्यवहारे लोक अस्ति निःशङ्कः। तदा भवति जनोत्तीर्ण-प्रसिद्धिरूढः परमिशवः॥

इति श्रीमद्भिनवगुप्ताचार्यविरचिते तन्त्रसारे आगमशामाण्य-प्रकाशनं नाम एकविंशमाहिकम् ॥ २१॥

१६ 'रिक्तस्य जन्तोर्जातस्य कार्याकार्ये अजानतः। विलब्धा बत केनामी सिद्धान्तविषया ग्रहाः॥ इत्यन्वयन्त्रतिरेकवादपक्षः।

## अथ दाविंशमाह्निकम्।

3

अथ समस्ता इयम् उपासा समुन्मिषत्ता-हशहढवासनारूढान् अधिकारिणः प्रति श्री-मत्कोलिकप्रक्रियया निरूप्यते, तत्र उक्तं यो-गसंचारादें।

'आनन्दं ब्रह्म तद्देहे त्रिधौष्ट्यान्त्यच्यवस्थितम् ।
अब्रह्मचारिणस्तस्य त्यागादानन्दवर्जिताः ॥
आनन्दकृत्रिमाहारवर्जं चक्रस्य याजकाः ।
द्वयेऽपि नरके घोरे तसादेनां स्थितिं भजेत् ॥'
तद्नया स्थित्या कुलयागः, सच घोढा — बाह्ये शक्तौ स्वदेहे यामले प्राणे संविदि च इति ।
तत्र च उत्तर उत्तर उत्कृष्टः, पूर्वः पूर्वस्तद्रुच्यथम् । सिद्धिकामस्य द्वितीयतुर्यपञ्चमाः सर्वथा
निर्वर्त्याः, षष्ठस्तु मुमुक्षोः मुख्यः, तस्यापि
द्वितीयाद्या नैमित्तिके यथासंभवम् अनुष्टेया
एव विधिपूरणार्थं च । तत्र बाह्यं स्थण्डिलम्,
आनन्दपूर्णं वीरपात्रं, अरुणः पटः, पूर्वोक्त-

१ त्रिधाद्यन्तव्यवस्थितम् इति अन्यत्र पाठः । त्रिधा इत्यस्य 'उपकारि द्वयं तत्र फलमन्यत्तदात्मकम् ।' इस्येवमर्थेन च व्याख्यानमस्ति ।

मपि वा लिङ्गादि । तत्र स्नानादिकर्तव्यानपे-क्षयेव पूर्णानन्दविश्रान्सेव लब्धशुद्धिः प्रथमं प्राणसंविदेहैकीभावं भावयित्वा संविद्श्य पर-मशिवरूपत्वात् सप्तविंशतिवारं मन्नम् उचार्य मूर्ध-वऋ-हदुद्य-मूर्तिषु अनुलोमविलोमाभ्यां विश्वाध्वपरिपूर्णता परमेश्वरे अपरत्वे परापरत्वे परत्वेऽपि च। तथाहि -माया-पुं-प्रकृति-गुण-धी-प्रभृति धरान्तं सप्तविंशतितत्त्वानि – कळादीनां तत्रैव अन्तर्भावात्, विद्याशक्तावपि परापरत्वे ब्रह्मपञ्चकस्य सद्यस्त्वाजातत्वभवोद्भवत्वादीनां धर्माणां सप्तविंशतिरूपत्वमेव उक्तं श्रीमछ-कुलेशादिपादैः। परत्वेऽपि पञ्चशक्तिः हि परमे-श्वरः, प्रतिशक्ति च पञ्चरूपता, एवं पञ्चविं-शतिः शक्तयः, ताश्च अन्योन्यम् अनुद्रिन्न-विभागा इत्येका शक्तिः, सा चानुद्भिन्न-विभागा - इत्येवं सप्तविंशतिरूपया व्यास्या सं-विदग्नेः शिखां बुद्धिप्राणरूपां सक्रुदुचारमात्रे-णैव बद्धां कुर्यात् – येन परमशिव एव प्रति-बद्धा तक्ष्यतिरिक्तं न किंचिद्भिधावति, तथा-विधबुद्ध्यधिष्टितकरणचक्रानुवेधेन पुरोवर्तिनो

यागद्रव्यग्रहदिगाधारादीनपि तन्मयीभूतान् कुर्यात्, ततोऽर्घपात्रमपि शिखावन्धव्या-ह्यैव पूरयेत् पूजयेच, तद्विपुड्भिः स्थण्डिला-न्यपि तद्रसेन वामानामाङ्ग्रष्टयोगात् देहचकेषु मन्नचकं पूजयेत् तर्पयेत् च, ततः प्राणान्तः, ततः स्थण्डिले त्रिशूलात्मकं शक्तित्रयान्तमा-सनं कल्पयेत्, मायान्तं हि साणें औकारे च शक्तित्रयान्तमासनं कल्पयेत्, मायान्तं हि साणें औकारे च शक्तित्रयान्तं तदुपरि याज्या विमर्शरूपा शक्तिः - इत्येवं सकृदुचारेणैव आ-धाराधेयन्यासं कृत्वा तत्रैव आधेयभूतायामपि संविदि विश्वं पर्येत्, तदिप च संविन्मयम् -इत्येवं विश्वस्य संविदा तेन च तस्याः संपुटी-भावो भवति, संविद उदितं तत्रैव पर्यवसितं यतो विश्वं, वेद्याच संवित् उदेति तंत्रैव च विश्राम्यति – इति एतावत्त्वं संवित्तत्त्वं संपुटी-भावद्वयात् लभ्यते । तदुक्तम्

'सृष्टिं तु संपुटीकृत्य....।' इति । ततो गन्धधूपासवकुसुमादीन् आत्म-

पं॰ १६ इत्येतावत्तत्त्वं संवितत्त्वमिति संगतः पाठः प्रतिभाति ।

प्रह्वीभावान्तान् अर्पयित्वा स्वविश्रान्त्या जहवा उपसंहत्य जले निक्षिपेत्।

इति बाह्ययागः।

अथ शक्तो, तत्र अन्योन्यं शक्तितालासा-वीराणाम् - उभयेषाम् उभयात्मकत्वेन प्रोह्णा-सप्रारम्भसृष्ट्यन्तशिवशक्तिप्रवोधे परस्परं व्या-पारात्, परमेशनियत्या च शुद्धरूपतया तत्र प्राधान्यम्, एतेन च विशिष्टचऋस्यापि श-क्तित्वं व्याख्यातम्, तत्र शिखाबन्धव्याह्यैव पूजनं शक्तित्रयान्तमासनं कोणत्रये मध्ये वि-सर्गशक्तिः इति तु व्याप्तौ विशेषः। एवं खदेहे तत्रैव चके ततो ब्रह्मरन्ध्रायनुचकेषु। अथ यामले

> शक्तेर्रक्षणमेतत् तद्वदभेदस्ततोऽनपेक्ष्य वयः। जात्यादींश्वासङ्गात् लोकेतरयुगलजं हि तादातम्यम्।। कार्यहेतुसहोत्थत्वात्रैधं साक्षाद्यान्यथा। क्रुप्तावतो मिथोऽभ्यच्या तप्यानन्दान्तिकत्वतः ॥

पं॰ ९ क॰ पु॰ शिखाव्यास्येति पाठः। पं ० १० ग ० पु ० विमर्शशक्तिरिति च पाठान्तरम् ।

चक्रमचेत्तदौचित्यादनुचकं तथानुगम् । बहिः पुष्पादिनान्तश्च गन्धभुत्तयासवादिभिः ॥ एवमानन्दसन्दोहितत्तचेष्टोच्छलत्स्थितिः । अनुचक्रगणश्चकतादात्म्यादभिलीयते ॥

अनुचक्रगणश्रकतादात्म्याद्भिलीयते ॥ निजनिजभोगाभोग-प्रविकासमयखरूपपरिमर्शे । ऋमशोऽनुचऋदेव्यः संविचकं हि मध्यमं यान्ति ॥ अनुचऋदेवतात्मक-मरीचिगणपूरणाधिगतवीर्यम् । तच्छक्तितद्वदात्मक-मन्योन्यसमुन्मुखं भवति ॥ तद्यगलमूर्ध्वधाम-प्रवेशसस्पन्दजातसंक्षोभम्। क्षुभात्यनुचक्राण्यपि तानि तदा तन्मयानि न पृथक्तु।। इत्थं यामलमेतद् गलितभिदासंकथं यदैव तदा। **क्रमतारतम्ययोगात्** सैव हि संविद्धिसर्गसंघट्टः ॥ तद्भवधामानुत्तर-म्रुभयात्मकजगदुदारमानन्दम् ।

पं॰ ३ ग॰ पु॰ उच्छलर्द्धिमिः इति शोधितः पाठः।

नो शान्तं नाप्युदितं शान्तोदितस्तिकारणं परं कौलम्।। अनवच्छिन्नपदेप्स-स्तां संविद्मात्मसात्कुर्यात् । शान्तोदितात्मकद्वय-मथ युगपदुदेति शक्तिशक्तिमतोः॥ स्वात्मान्योन्यावेशात शान्तान्यत्वे द्वयोर्द्वयात्मत्वात् । शक्तिस्तु तद्वदुदितां सृष्टिं पुष्णाति नो तद्वान् ॥ तस्यां चार्यं कुलमथ तया नृषु प्रोक्तयोगसंघद्दात्। अथ सृष्टे द्वितयेऽसिन् शान्तोदितधाम्नि येऽनुसंद्धते ॥ प्राच्यां विसर्गसत्ता-मनवच्छिदिते पदे रूढाः। उदितं च मिथो वऋात मुख्याद्वके प्रगृद्यते च बहिः ॥ तृप्तं देवीचकं सिदिज्ञानापवर्गदं भवति । शान्ताभ्यासे शान्तं शिवमेति यदत्र देवताचक्रम् ॥

पं > २ ग ॰ पु ॰ पूतिकारणिमति पाटः । पं ? ११ क॰ पु॰ तस्यां चर्यामिति पाठः ।

शून्यं निरानन्दमयं निर्दृतिनिजधामतोऽर्घ च। रणरणकरसान्निजरस-भरितबहिर्भावचर्वणरसेन ॥ आन्तरपूर्णसम्रुच्छल-दनुचकं याति चक्रमथ तदपि। उच्छलति प्राग्वदिति त्रिविधोऽन्वर्थो विसर्गोऽयम् ॥ एतद्विसर्गधामनि परिमर्शनतिस्रधैव मनुवीर्यम्। तत्तत्संविद्धभे मन्नस्तत्तत्फलं सूते ॥ कोणत्रयान्तराश्रित-नित्योदितमङ्गलच्छदे कमले। नित्यावियुतं नालं पोडशदलकमलसन्मूलम्।। मध्यस्थनालगुम्फित-सरोजयुगघद्दनक्रमाद्यौ । मध्यस्थपूर्णशश्चर-सुन्दरदिनकरकरौघसंघद्दात्।। त्रिदलारुणवीर्यकला-सङ्गानमध्येऽङ्करसृष्टिः ।

पं॰ २ क॰ पु॰ निर्शृत्तिर्धामत इति, ग॰ पु॰ ग॰ पु॰ धामतोऽर्धमिसत्र धामतोऽयं च इति पाठान्तरोपेतश्च पाठः।

इति शशधरवासरपति-चित्रगुसंघद्दमुद्रया झटिति ॥ सृष्ट्यादिक्रममन्तः-कुर्वस्तुर्थे स्थितिं लभते । एतत्स्वेचरमुद्रा-वेशेऽन्योन्यं स्वशक्तिशक्तिमतोः ॥ पानोपभोगलीला-हासादिषु यो भवेद्विमर्शमयः । अव्यक्तध्वनिराव-स्फोटश्चतिनादनादान्तैः ॥

अव्युच्छिन्नानाहत-परमार्थेमेत्रवीर्यं तत्। गमनागमविश्रान्तिषु कर्णे नयने द्विलक्ष्मसंपर्के॥

तत्संमीलनयोगे
देहान्ताख्ये च यामले चके ।
कुचमध्यहृद्यदेशादोष्ठान्ते कण्ठगं यदव्यक्तम् ॥

तच्चक्रद्रयमध्यगमाकण्यं क्षोभिवगमसमये यत्।
निर्वान्ति तत्र चैवं
योऽष्टविधो नादभैरवः परमः॥
ज्योतिर्ध्वनिश्च यसात्
सा मान्त्री व्याप्तिरुच्यते परमा।

२०६

एवं कर्मणि कर्मणि विदुषः साजीवतो मुक्तिः। तज्ज्ञः शास्त्रे मुक्तः

परकुलविज्ञानभाजनं गर्भः ॥ शून्याशून्यालयं क्रयादेकदण्डेऽनलानिलौ। शूलं समरसीकृत्य रसे रसमिव स्थितम्।। त्यकाशङ्को निराचारो नाहमसीति भावयन् । देहस्था देवताः पश्यन् ह्लादोद्वेगादि चिद्धने ॥ कर्णाक्षिम्रखनासादिचकस्यं देवतागणम्। ग्रहीतारं सदा पश्यन् खेचर्या सिध्यति ध्रुवम् ॥

श्वभ्रे सुदूरे झटिति खदेहं संपातयन्वासमसाहसेन । आक्रश्य हस्तद्वितयं प्रपश्यन् मुद्रामिमां व्योमचरीं भजेत ॥

इत्येष यामलयागः । उक्तव्याप्तिके विश्वमये प्रोक्तसंविद्याह्या तर्पणान्नगन्धधूपा-दिसमर्पणेन उपोद्दलनं प्राणयागः । विश्रा-न्तिरूढिस्तु संविद्यागः प्रागेव निरूपितः। एवम् एतेभ्यो यागेभ्योऽन्यतमं कृत्वा यदि तथाविधनिर्विचिकित्सतापवित्रितहृद्यः शि-ष्यो भवति तदा तस्मै तद्यागद्र्शनपूर्वकं ति-

पं ० ५ ग० पु ० शून्यालये इति पाठः । पं॰ ६ क॰ पु॰ शून्यं समरसेति पाठः।

200

लाज्याहुतिपूर्वकिनरपेक्षमेव पूर्वोक्तव्याह्या अनुसंधानक्रमेण अवलोकनया दीक्षां कुर्यात्, परोक्षदीक्षादिके नैमित्तिकान्ते तु पूर्व एव विधिः – केवलम् एतद्यागप्रधानतया इति । गुरुशरीरे सप्तमः कुलयागः सर्वोत्तमः, सोऽपि प्राग्यागसाहित्येन सक्रदेव कृतः सर्वं पूरयति इति शिवम् ॥

> बाहोरि सत्तिदेहिणि अदेह इजामिल पाणबुद्धिगुरुबोधइ। जो अणुसंविदि सन्धि अरोह इसो पर इक्कुल लद्धणि सोहइ॥

इति श्रीमदिभनवगुप्ताचार्यविरिचते तन्त्रसारे कुलयागपकाशनं नाम द्वाविंशमाहिकम् ॥ २२ ॥

> इत्थं पडर्घक्रमसंप्रदायं सप्रत्ययाप्रत्ययभिन्नमाप्य । श्रीशंश्वनाथात्करुणारसेन खयं प्रसन्नादनपेक्षवृत्त्या ॥ काश्मीरिकोऽभिनवगुप्तपदाभिधानः श्रीतन्त्रसारमकरोदद्यना क्रमेण ।

पं॰ ६ क॰ पु॰ प्राणयागेति पाठः।

### यत्तेन सर्वजन एप शिवं प्रयातु लोकोत्तरप्रसरशांभवतत्रसारम् ॥

कृतिस्तत्रभवच्छ्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्यश्रीमदिभनव-गुप्तपादानाम् ॥

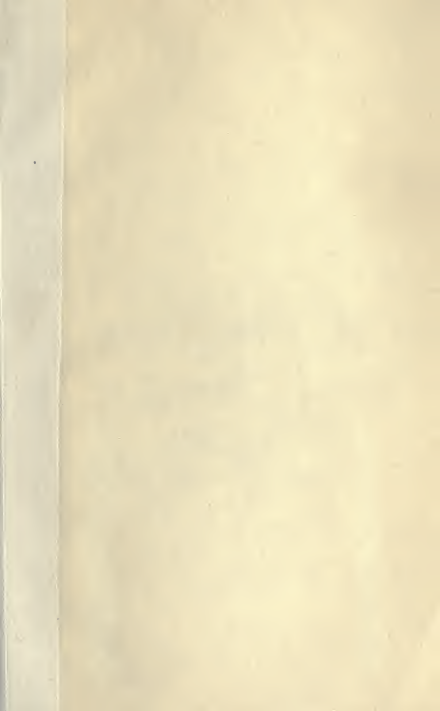
सद्विद्यानां संश्रये ग्रन्थविद्वद्व्यूहे हासं कालवृत्त्योपयाते ।
तत्तत्सद्धमोदिधीर्वैकतानसत्प्रेक्षौजःशालिना कर्मवृत्त्ये ॥ १ ॥
श्रीमत्कद्मीराधिराजेन ग्रुख्यै-

श्रीमत्कद्रमीराधिराजेन मुख्यै-र्धर्मोद्यक्तैर्मित्रभिः स्वैविवेच्य । प्रत्यष्ठापि ज्ञानविज्ञानगर्भ-प्रन्थोद्धृत्यै मुख्यकार्यालयो यः ॥ २ ॥

तत्राजीवं निर्विशिद्धिकुन्द्-रामाध्यक्षत्वाश्रितैः सिद्धरेषः । पूर्त्या शुद्धा व्याख्यया संस्कृतः स्तात् पूर्णो ग्रन्थः श्रेयसे सज्जनानाम् ॥ ३ ॥ (तिलकम्)

श्रीखात्मसंविद्भिन्नरूपशिवार्पणं भूयात्।

समाप्तं चेदं तन्त्रसाराख्यं शास्त्रम्।





### PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

PK Abhinavagupta, Rājānaka 3931 The Tantrasāra of 3931 The Tantrasa A52T4 Abhinava Gupta

